République Algérienne Démocratique et Populaire
Ministere de I’Enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique
Université Mohamed Seddik Ben Yahia

=

Faculté des lettres et des langues

Département de lettres et langue francaise

Cours de littérature maghrebine

Niveau Master 1 Littérature et civilisation.

Présenté par : Dr. LABANI-ADJEROUD Ahlem

Année universitaire : 2018/2019



Préambule :

Ce cours est destiné aux étudiants de master 1, option Littérature et
civilisation. Il offre plus qu’une initiation a la littérature maghrébine de
langue francaise : étant donné que les étudiants postulants pour le master
L&C ont eu une premiere formation en deuxiéme année de licence au cours
de la mati¢re Littératures de la langue d’étude, le suivant cours a pour
objectif d’approfondir leurs connaissances et savoirs afin d’améliorer leur

prestation en la maticre.

Le principal objectif de la présente option est de former des
enseignants-chercheurs en littérature et civilisation capables de mener une
recherche a la fin de leur formation tout en élaborant et présentant un

Travail d’Etude et de Recherche.

De plus, amener 1’étudiant a 1’autonomie puisque la formation sera
sanctionnée par la rédaction d’un mémoire ou I’étudiant-chercheur va
démontrer son aptitude a €laborer un travail de recherche dans le domaine
de la littérature maghrébine de langue francaise, a travers la mise en ceuvre
de ses savoirs et la capacité a définir un sujet de recherche, en maitriser la
documentation, en présenter la synthése. L’étudiant, et futur enseignant

donc, n’aura aucun mal a mener des projets de recherches.

Ce cours permettra d’initier les ¢étudiants a la recherche en
Littérature. Cette initiation s’appuie sur les contenus cernant les différents
sujets dans lesquels des problématiques de recherche peuvent étre traitées

en vue de leur mémoire a présenter.

Nous tenons a faire remarquer que par Maghreb, nous entendons le
petit Maghreb — Maroc, Tunisie, Algérie — cependant le présent cours de

littérature maghrébine de langue francaise donnera 1’impression que cette
2



recherche est plus axée sur la littérature algérienne de langue francaise,

c’est que cette derniére est la plus conséquente par rapport aux deux autres.



Sommaire

Introduction générale
Chapitre 01 :

Une littérature (avant une) autre
Chapitre 02 :

La littérature algérienne de langue francaise de I’entre- deux-

guerres
Chapitre 03 :

Ancrage de la littérature maghrébine de langue francaise

autour des années 50
Chapitre 04 :

La littérature maghrébine de langue francaise face a I’Autre
Chapitre 05 :

La littérature maghrébine féminine de langue frangaise
Chapitre 06 :

La littérature maghrébine de langue francaise de la décennie

noire
Chapitre 07 :

La littérature maghrébine de langue frangaise contemporaine
Conclusion générale

Bibliographie genérale



Introduction générale



Introduction générale

Littérature maghrébine de langue francaise comme objet
d’etude

Avant toute chose, il faut se pencher sur le probleme de la désignation.
La littérature maghrébine de langue frangaise désigne comme allant de soi

un instrument (la langue francgaise) et un lien d’origine (le Maghreb).

Doit-on dire : littérature maghrébine de langue francaise ou littérature
maghrébine d’expression francaise, ou encore littérature maghrébine de
graphie francaise. Chacune de ces appellations présente une réflexion
justifiée par rapport a l’objet d’étude. Expression vient d’exprimer :
manifester, par le langage, la pensée. La pensée n’est pas francgaise, elle est
maghrébine mais manifestée par la langue frangaise qui est 1’outil
d’expression. Le lien d’origine et d’expression c’est le Maghreb. La
littérature comme chacun le sait est ’expression de la société. Cependant,

la langue est véhiculaire d’une certaine culture aussi.

Pourquoi la langue frangaise ? Sans doute, comme 1’affirme Kateb « j’ai
appris le francais pour dire aux Francais que je ne suis pas Francais», mais
surtout par ce que ces écrivains ont eu pour la plus part leur instruction en
cette langue, la langue de 1’oppresseur et qui est, a défaut de ’arme a feu,
la seule arme qu’ils détiennent et qu’ils connaissent et maitrisent pour

s’affirmer, pour se défendre.

Par ailleurs, cette littérature s’est appuyée sur deux cultures
radicalement différentes, deux histoires antagoniques, deux publics
différents et divers dans leurs savoirs et leurs désirs, traversée par la
colonisation et ’acculturation. Mais, il faut dire qu’elle a progressé a partir

de ces contradictions.



Donc, ce serait faux de faire du Maghreb des écrivains francophones.
Il s’agit d’une entité originale et riche marquée par la civilisation arabo-

musulmanes, modelée des influences multiples.

Elle est différente de la littérature dite coloniale qui 1’a précédée. Ni
Louis Bertrand en Algérie, ni les Tharaud au Maroc ne peuvent prétendre
faire partie de cette littérature malgré la qualité de leurs ceuvres ou leur
degré de connaissance pour une civilisation dont ils se sont imprégnés. Du
reste, ils portent un regard étranger sur les réalités dont ils parlent.
S’agissant d’une pratique littéraire du terroir, il faut un point de vue interne

(intime).

Ce lien profond qui unit une littérature a sa communauté d’origine,

sépare aussi les auteurs maghrébins des auteurs pieds-noirs comme :
Gabriel Audisio : Jeunesse de la mediterranée.
Albert Camus : L’Etranger
Emmanuel Roblés : Hauteurs de la ville.
Jean Pélégri : Oliviers de la Justice.
Jean Sénac (pocte).

Ce qui n’enleéve en rien I’importance de leurs ceuvres dans la littérature
de francais. Seulement, il s’agit de la représentation d’un certain nombre de
valeurs esthétiques, idéologiques, religieuses, culturelles d’un peuple
colonisé afin de se dire. Il s’agira d’un devenir, une représentation de soi,

d’un systéme, les mutations vécues de I’intérieur, I’idéologie dominante.

La ville et la compagne, la montagne et la plaine ne produisent ni les
mémes hommes, ni les mémes ceuvres. Ils n’auront ni les mémes sources
d’inspiration ni les mémes formes d’expression. De plus, les textes écrits en

arabe classique ou en arabe dialectal (Boudjedra, Kateb) ne sauraient faire

7



partie de la littérature maghrébine de langue francaise méme traduits par
d’autres auteures. Leurs auteurs comptent a eux, font un véritable travail de
recréations. Ils ressentent les choses différemment d’une langue a une
autre. Il est question d’autres versions de I’Histoire, un autre travail de
création dans une autre langue — un autre psychisme — dont le rapport est

tout & fait différent qu’ils ont avec la langue frangaise'.

Ce que I’on peut dire est que, cette littérature est marquée par une
contradiction constitutive : née en opposition a I’Autre, mais la langue

utilisée et le mode de représentation (le roman) sont de cet Autre.

! Rapport qui sera exposé et analysé avec plus de détails au troisiéme chapitre, a partir de la
page 26.
8



Chapitre I : Une littérature (avant une) autre

Avant méme 1’occupation frangaise, des voyageurs d’horizons divers
(francais, espagnols, anglais ...) Sont venus voir le nord-africain et sont
repartis écrire des sortes de relations de voyage, des traités, des récits sur
les lieux visités. S’agissant de militaires, de journalistes, de navigateurs, de
geéographes, de médecins, d’hommes de cultes...Ils ont produit des récits

tout aussi divers et variés.

La conquéte de 1’Algérie de 1830 coincide avec I’expansion du
mouvement romantique en France. C’est alors que des écrivains frangais
commenceront a venir visiter cet Orient a cause de I’image exotique de la
terre et des peuples maghrébins qui s’est constituée en France grace aux
écrits, aux correspondances et aux mémoires des officies, toujours a la

gloire de celui qui les raconte.

a) Autour du roman exotique: Les écrivains francais

voyageurs

A partir de 1840, les écrivains francais vont commencer a venir en
Algérie grace a I’image exotique qui s’est constituée en France sur le Nord

Afrique, et ce dans des buts différents :

- Curiosité, dépaysement, recherche, de I’exotisme, c’est le cas de
T.Gautier en 1945, qui était un grand amateur de voyages, de poésie, de

théatre.

- Envie d’exploration surtout les écrivains d’esprit scientifique du
domaine anthropologique, architectural, culturel ou comme Louis Veuillot

qui a traduit des chansons arabophones.

- Recherches d’inspiration littéraire. C’est le cas de Flaubert dans

Salammb0, cette princesse carthaginoise qui a repris le flambeau quand son



pere fut tué. Flaubert est venu en Algérie et passa par le Maroc lorsqu’il a
entendu 1’histoire de Salammbo, il a été fasciné puis inspiré pour (ré)écrire
son histoire. Il a effectué¢ des recherches plus approfondies pour écrire le

roman.

C’est le cas aussi de I’'inspiration picturale a travers 1’orientalisme, ce
courant artistique qui a vu le jour a partir de ces paysages de I’Orient dont
on n’a pas cess¢ de parler et de promouvoir I’image. Le Sahara, la Kabylie,
les Casbahs, les autochtones avec leurs habits traditionnels, leurs traits
typiques... constituent ces images exotiques qui inspirent tant de toiles. Le

cas d’Alphonse Daudet et Eugéne Fromentin, ainsi que Delacroix.

- Recherches de I’Histoire comme A. Dumas et G. de Maupassant. Ces
écrivains attirés par 1’Histoire se sont déplacés avec cette volonté d’aller
au-dela du simple fait, de la simple connivence. L historicité de leurs écrits

en témoignait.

D’autres se sont installés en Algérie, c’est le cas de Louis Bertrand,

I.LEberhardt, E. Dinet...

Puis il y a ceux qui sont nés en Algérie (pied-noir) c’est le cas de

Camus, Pé¢légri, Roblés...

b) Les grandes écoles littéraires de I'époque:
1. L’école algérianiste : (Louis Bertrand 1866-1941)

Louis Bertrand qui est arrivé au lycée d’Alger le 1¥ octobre 1891
comme professeur de rhétorique. Il est venu de France en emportant avec
lui le dégout de I’idéal petit bourgeois, de 1’académisme et des

convenances. Il effectue des visites un peu partout en Algérie.

A partir du premier quart du XXe siecle, dans la communauté coloniale
européenne se développe un nouveau mouvement culturel dénommé

« algérianisme » qui parait comme une réponse a un phénomeéne
10



typiquement littéraire qu’est le courant exotique. Le 06 mars 1920
représente la date officielle ou le dit courant a vu le jour. Louis Bertrand
déclare dans Les villes d’or, 1921 : «j’ai écarté le décor islamique et
pseudo-arabe qui fascinait les regards superficiels [...] cette Afrique latine

n’était pas un accident mais elle avait des racines latines dans le passé ».

Bertrand croyait dur comme fer en sa chimére latine et a effacé
I’Algérien dans ses dimensions culturelles, arabo-berberes et musulmanes.
Dans ses écrits, il introduit dans la littérature romanesque 1’idée «d’une
Afrique latine contemporaine, que personne auparavant ne daignait voir
[...] En d’autres termes, I’ Afrique frangaise d’aujourd’hui c’est 1I’Afrique
romaine qui continue de vivre, qui n’a jamais cassé¢ de vivre [...] Nous
n’avons fait que récupérer une province perdue de la latinité». Il a exercé
une grande influence sur une génération d’intellectuels francais d’Algérie

de cette époque.

La littérature « algérianiste » des européens se donne pour fonction de
fonder idéologiquement, historiquement et culturellement une partie
algérienne sous le signe de la symbolique du conquérant ou 1’autochtone
vivrait en marge de la prospérit¢ et des privileges du colon dont la

1égitimité est historique (1’héritage romain).
2. L’école d’Alger

Crée par les natifs tels que Camus, Robles, Pélégri. Dans ce
mouvement, a la différence du précédent, les écrivains algériens ont le droit
de revendiquer leur originalité. Ils gardent leur nom, leur identité, leur

religion. Bref'ils ont le droit a la différence.

Donc, a la fin des années trente, a Alger, de jeunes écrivains sont a
I’origine d’un mouvement que la critique littéraire appellera plus tard

« I’Ecole d’Alger ».

11



Seulement, ces écrivains malgré leur générosité, leur bon vouloir, leurs
talents, leur idéologie de gauche, n’avaient jamais pensé s’intégré dans une
Algérie arabo-musulmane. Leur sensibilité, leur amour de leur terre natale,
leur fraternité avec les Algériens étaient souvent indéniables et facteurs

pour une vie en commun sur un méme sol.

Ces deux écoles ont répondu a des situations sociopolitiques de

I’époque.
Toujours est-il que selon Gabriel Audisio

sans une littérature sur 1’Algérie fait par des écrivains
venus dehors, nous n’aurions pas en une littérature faite
par I’Algérie et par ceux qui en sont les enfants,

. . . \ . MDY r r * 1
aujourd’hui parfois a la troisieme génération.
Deux précurseurs si 1’on peut les considérer comme tels :

«+ Etienne Dinet

Artiste peintre et écrivain, Alphonse-Etienne Dinet est né a Paris en
1861 dans un milieu bourgeois. Son pere €tait avoué pres du tribunal de la
Seine, son grand-pére ingénieur, fils d’un procureur du roi a Fontainebleau.
Sa mere Louise Marie Adele Boucher était elle-méme fille d’avoué.

Apres son baccalauréat, il a acces a ’école des beaux-arts de Paris. Il
obtient une médaille a sa sortie. En 1884, il a la médaille du salon des arts
plastiques du palais de D’industrie qui lui accorde une bourse pour
I’ Algérie, pays qu’il avait déja visité en 1883. Il fait alors un grand périple
jusqu’a Ouargla et Laghouat. C’est la découverte décisive et émerveillée du
Sud qui va profondément marquer la vie de Dinet. Il se met a apprendre
I’arabe pour mieux comprendre la culture islamique. En 1889, Dinet fait la
connaissance d’un jeune algérien, Slimane Ben Brahim Baamer qui 1’aide a

parcourir le désert et se familiariser avec les tribus nomades et bédouines.

12



A partir de 1905, il s’installe définitivement a Boussaada et achéte une
maison mais continue a effectuer de fréquents voyages en France.

Guidé par Slimane Ben Brahim, Dinet put avoir acces aux milieux
algériens, connaitre le pays et faire d’innombrables voyages en caravane a
travers le désert. Il a pu aussi comprendre 1’ame algérienne, les coutumes et
aimer la religion musulmane au point de se convertir lui-méme a I’islam en
1913 sous le nom de Nasreddine (le triomphe de la religion). De 1915 a
1918, Nasr-Eddine Dinet transforme le chateau familial en hopital pour
recevoir les blessés de guerre. Il s’inquiete du moral des troupes
musulmanes et esquisse des projets de steles mortuaires pour les
combattants musulmans tombés au combat. Il a participé en 1926 a
I’inauguration en juillet, de la Mosquée de Paris. En 1929, il effectue, en
compagnie de Slimane Ben Brahim le pélerinage a la Mecque. 1l meurt le
24 décembre de la méme année a Paris d’une crise cardiaque. Le 12 janvier
1930, il est inhume a Boussaada.

Ses ouvrages écrits sont des peintures de mceurs, trespres de la
population du sud : Tableaux de la vie arabe (1908) et Khadra, la danceuse
des Ouled Nail (1910).

% Eberhardt Isabelle :

Isabelle Eberhardt est née le 17 février 1877 a Geneve. Dés le début, son
identité est incertaine. Déclarée a sa naissance "enfant illégitime", elle est la
fille de Nathalie Eberhardt et d’Alexandre Trophimowsky (sa mere est
Russe et son pere Arménien). La mére d’Isabelle était mariée au général
Paul Moerder dont elle avait trois enfants, lorsque le couple engage
Alexandre Trophimowsky comme précepteur. Philosophe, érudit
polyglotte, il parle le turc, 1’arabe et 1’allemand aussi bien que le russe.
Trés séduisant, Nathalie tombe sous le charme. Elle quitte son mari et
s’enfuit avec Trophimowsky. Les raisons de leur fuite ne sont pas tres

claires et sembleraient étre plus politiques que simple fuite d’amoureux.

13



Désespéré, Paul de Moerder suit le couple dans pérégrination a travers
I’Europe. D’une courte réconciliation naitra un fils, reconnu par le général
qui meurt un an plus tard laissant une fortune considérable a sa femme. Les
années suivantes, Nathalie et Alexandre continue de faire des voyages en
Russie. Lors d’une de ses absences, Nathalie donne naissance a une fille :
c’est Isabelle. Alexandre ne reconnait pas I’enfant (par provocation peut —

étre). Isabelle portera le nom de sa mere.

Alexandre est un anarchiste, et c’est comme tel qu’il éduque Isabelle.
Pas d’école, il lui enseigne la philosophie, I’histoire, la géographie, la
chimie et un peu de médecine. Il lui apprend aussi les langues : le turc, le
grec, le latin, I’arabe, 1’allemand, I’italien et le russe. (Ils parlent aussi le

frangais).

Enfance marginale et libertaire. Elle a vécu hors de toute contrainte

sociale.

A 20 ans, isabelle quitte Genéve pour Bone, dans I’Est constantinois.
Elle découvre un pays, une culture, une religion (I’islam) qui vont
I’imprégner totalement. Elle fuit les européens et mene une vie de nomade.
Elle se convertit a I’islam. Se faisant passer pour un homme, elle peut
entrer dans tous les lieux ou les femmes ne sont pas admises (ce qui facilite

son travail de journaliste).

A El Oued, clle rencontre Slimane Ehnni, musulman de nationalité
frangaise (sous-officier). Elle I’épouse en 1901 et obtient ainsi la nationalité

frangaise.

Son mariage lui permet aussi de revenir en Algérie ou elle collabore au
journal arabophile Akhbar. Le 21 octobre 1904, a Ain-Sefra, ’oued se
transforme en torrent furieux et la ville basse, est en partie submerge.

Slimane est retrouvé vivant, mais Isabelle n’a pas survécu affaire par le

14



paludisme un 25 octobre 1904. Elle repose dans le petit cimetiere d’El

Oued.

Ses récits ont été publiés apres a titre posthume et présentent la réalité

quotidienne de la société algérienne au temps de la colonisation francaise:

- Dans I’ombre chaude de I’Islam (1921).
- Notes de route (1908).

- Trimardeur (1922).

- Ecrits sur le sable (t-1) 1988.

- Ecrits sur le sable (t-2) 1990.

15



Chapitre 11 : La littérature algérienne de langue francaise de

I’entre-deux-guerres

a) Naissance de cette littérature

A partir des années 20, d’abord timide, ensuite de plus en plus

imposante, apparait la littérature algérienne écrite de langue francaise.

Son contexte socio-politico-culturel se résume par deux mouvements

importants :
- La Nahda culturelle et religieuse sous I’égide de Mohammed Abdou.

- La naissance et I’affermissent du mouvement nationaliste urbain qui se

partage en quatre tendances et qui est attribué a ’Emir Khaled.
1" tendance : Populaire de Messalih Hadj.

2°™ tendance : des Intellectuels francophones (les Elus) de Ferhat Abbas

3% tendance : des Intellectuels arabophones réformistes religieux

(Ulamas) de Ben Badis.
4™ tendance : Parti communistes (P.C.A).
Synthese :

Les villes de plus en plus peuplées virent naitre une couche sociale
nouvelle, le prolétariat urbain en grande partie d’origine rurale (exode). Le
prolétariat connait les problémes socioéconomiques que ceux vécus par la
couche des petits artisanats ruinés par le capitalisme. Ces deux couches ont

constitué la base de la tendance populaire de Messalih Hadj.

Pendant longtemps, les tendances de Messalih Hadj et Ferhat Abbas se

sont partagé la scéne politique du mouvement nationaliste urbain.

16



La tendance des réformistes, celle des Ulamas dont la naissance fut
encouragée par la Nahda s’est appuyée sur une ligne de revendications
culturelles (religion et langue). Cette tendance favorise 1’éclosion d’une
¢élite arabophone formée dans les universités arabes (Zitouna en Tunisie,
Azhar au Caire) et les medersas algériennes, celles de Constantine et

d’Alger surtout.

Les Ulamas diffusent grace a la presse, grace a la littérature et grace a
I’histoire, les grandes idées du réformisme arabe et des revendications

(langue et religion) nationalistes de I’époque.

L’Elite algérienne francophone, formée dans les écoles et les universités
francaises d’Algérie ou de France qui a utilis¢é les mémes moyens, a
largement contribué a I’épanouissement de 1’activité culturelle et politique.

Cette ¢lite a occupé divers poles importants de I’administration :
-L’enseignement (M .Feraoun et les fréeres Zenati, Jean Amrouche)
-Le corps médical (F. Abbas, Moussa Morsly, Kessous, Ben Jalloul)
- L’armée (capitaine Ben Cherif et capitaine Khaled).

C’est dans cette atmosphére riche sur le plan culturel et politique que
nait la littérature algérienne de langue francaise. Certes, les premicres
productions n’avaient pas grande valeur littéraire mais elles ont plus ou
moins marqué la naissance de la littérature algérienne de langue francaise

surtout romanesque.

Le premier texte date de 1891. C’est une nouvelle signée par M* Ben
Rahhal, intitulée La vengeance du cheikh ; le premier roman fur écrit par

Ahmed Bouri en 1917 sous le titre Musulmans et Chrétiens.

17



b) Les auteurs et les ceuvres

En cette période qui marque la naissance de la littérature maghrébine de
langue francaise ne compte pas beaucoup d’écrivains. Il était question d’un
premier essal a cet exercice nouveau qu’est 1’écriture romanesque. Et
comme toutes les premicres fois, les coups d’essais sont un peu timides,
maladroits et avec une certaine réserve. Une appréhension de se dire. Nous

avons recelé cinq :
1. Capitaine Ben Cherif

N¢ le 16 février 1879 a Djelfa, Ben Cherif est un militaire de carriere.
En 1899, il sort sous-lieutenant de 1’école Saint Cyr et rejoint le 2°™

régiment des Spahis.

Il participe a la guerre du Maroc puis en France ou il sera emprisonné a
Lille, puis évacué en Suisse. En 1918, il est rapatri¢é en Algérie et sera
promu au grade de la capitaine. En 1920, il s’occupe d’un camp
d’assistance aux démunis de la région, pendant une épidémie du typhus et

se retrouve lui aussi contaminé. Il meurt le 21 mars 1921.

C’est un écrivain militaire. Ce phénomeéne sociologique a été
important et traduit I’un des paradoxes de la formation sociale de 1’époque :
les intellectuelles Algériens qui ont choisi d’étre dans 1’armée frangaise ont
vécu cette situation de manic¢re conflictuelle. Soumis a une allégeance
(respect total) a ’administration et aux pouvoirs coloniaux, ils ont souvent

dénoncé certaines injustices commises sous le régime colonial.

Moins touchés par la censeures, ils ont été¢ au centre de 1’animation
culturelle de 1’époque (ils ont créé des revues, "¢laboré" des dictionnaires)

mais tout en devant une allégeance.

Ben Chérif a évolue dans cette sphere culturelle. Son unique roman

arrive a une période charniére donc importante de I’Histoire de
18



nationalisme algérien 1920, faut-il rappeler que le mouvement du

nationalisme urbain.

Ben Cherif publie Ahmed Ben Mustapha Goumier, 1920. C’est un texte
autobiographique qui narre les différentes natures d’un soldat algérien a
travers différents espaces (Maroc, Tunisie, Algérie) et différentes guerres.
Le personnage central est déchiré entre son allégeance au pouvoir colonial
et son désir de clamer son appartenance a une société qui n’est pas la

France.

2.Chukri Khodja

Né le 21 février 1891. Apres des études a la médersa puis a la faculté
des lettres d’Alger, il a obtenu un diplome d’études supérieures en lettres
arabes. Il était originaire d’une famille de notable et de lettrés. Son premier
roman Mamoun, I’ébauche d’un idéal, (1928). Quand a son deuxiéme
roman, il coincide avec le 1 centenaire de la colonisation 1930 : El-Euldj,

captif des Barbaresques.

Le récit d’El-Euldj fonctionne sur un projet idéologique, c’est la
remise en question, voire la condamnation du discours d’assimilation. Par
rapport a ce sujet, le roman de Chukri Khodja est clair et n’entretient
aucune confusion a la différence de certains romans de cette période. Afin
d’échapper a la censure — mais pas seulement —, le romancier ancre son
récit dans 1’ Algérie de la période turque. Le personnage central n’est pas un
autochtone qui serait en crise ou confronter a I’idéologie d’assimilation
francaise, mais un Francais Ledieux, captif des corsaires d’Alger. Pour
s’affranchir, Ledieux doit s’islamiser (Islam) et épouser une musulmane. Il
devient Lediousse (nouvelle identité), or au fond de lui méme, Ledieux se

sent toujours Francais et Chrétien.

19



Cette intrigue fonctionne sur le déplacement de situation et repose
sur un masque que porte le narrateur pour pouvoir s’exprimer plus
librement sur la situation présente : C’est-a-dire, I’ Algérie colonisée par la
France. Le roman veut, en effet, signifier divers messages et permet

plusieurs lectures :

1°° la Turquie qui fut puissante et dominatrice durant plusieurs siécles,

a été démantelée.

e La colonisation francaise puissante en 1830 ne sera pas éternelle et

peut connaitre le méme sort.

2°"¢ Obliger un captif prisonnier — un colonisé — a s’assimiler a la

culture et a la religion de I’occupant est un acte barbare et méprisable.

3" L’assimilation est souvent apparence et ne désigne jamais une

intégration totale au systéme culturel ou religieux imposé.
3.0uld Cheikh

Né le 23 février 1906, il était originaire de Béchar. C’est un
descendant de la tribu de Ouled Sidi Cheikh qui a longtemps résistée a la

colonisation francaise.

Cette descendance ainsi qui le contexte politique expliquent la fidélité
de I’écrivain a D’Islam et a ses valeurs. Apres des études secondaires au
lycée d’Oran, malade, il retourne dans sa ville natale ou il termine ses
¢tudes en autodidacte. De santé fragile, il mourut jeune. Sa carriere

d’écrivain débute précocement.

A 18 ans, il publie des recueils de poémes. C’était une poésie
amoureuse ou se rencontrent la poésie francaise du XIX®S notamment celle

de Baudelaire et la poésie arabe classique d’El Khayaam — E1 Robaayat.

20



En 1930, parait un recueil de poémes en prose intitulé Chant pour
Yasmine. De 1928 a 1937, Ould Cheikh publie deux pi¢ces de théatre et un

roman.
El Khalifa (ce lui qui succede)
Khaled, le Samson algérien

Cette deuxieme fut traduite en arabe dialectal par Meheiddine Bachtarzi

qui déclare a ce propos :

Il y avait I1a un talent manifeste, il y avait aussi toute la passion et
toute 1’indignation d’un jeune Musulmans qui jugeait a sa juste

valeur le paternalisme qui nous engluait.

Cette picce n’a jamais €té jouée par peur de représailles car elle était

trop revendicative.

Le premier roman de M Ould Cheikh Myriam dans les palmes parut
en 1936 et réédité par ’O.P.U.

L’année 1936 est une année importante dans 1’histoire du mouvement
nationaliste avec I’échec du projet Bloum Violette qui a regroupé les quatre

tendances algériennes

Le récit se déroule dans le sud oranais en 1932 et dans cette région, il y
avait des troubles et des soulévements tribaux. L’ intrigue principale repose

sur un couple mixte :
Khadija : Algérienne, musulmane
Et Le capitaine Debussy : Frangais, chrétien, militaire.
De ce mariage naisse deux enfants :
Myriam : double connotation chrétienne et musulmane

Jean-Hafid : lieutenant a I’armée francaise

21



Les prénoms ne sont pas fortuits comme nous pouvons le remarquer.

Myriam a une bivalence chrétienne et musulmane, Jean-Hafid renvoie

aune double appartenance.

Les enfants sont une source de discorde entre les parents a propos de

I’éducation religieuse a inculquer.

Au milieu du récit arrive un nouveau personnage, Ahmed, enseignant
d’arabe de Myriam. Ce lettré de formation arabophone est le support d’un
projet idéologique (tout texte littéraire porte en lui une intention

idéologique).

Le personnage est le porte parole de I’idéologie réformiste musulmane
(Ben Badis, Ulamas). Ce récit ou les parents sont partagés entre les enfants
et leur éducation religieuse trouve une issue avec la mort de Debussy.
Khadidja, prise de remords, va pousser ses enfants a se marier a des
musulmans. Myriam épousera Ahmed et Jean-Hafid épousera une amie a

Myriam, Zohra.

La mort du capitane Debussy traduit d’une part 1’échec d’une liaison,
d’un mariage entre une Algérienne musulmane et un Frangais chrétien, et
d’autre part, cette liaison traduit 1’échec d’une assimilation identitaire et
religieuse. Veuve et donc libéré d’un mariage sans issue, Khadidja se
rachete a travers ses enfants. Ainsi, 1’identité arabo-musulmane, qu’elle ne

peut nier, triomphe.

Quoique treés pauvre sur le plan écriture, ce roman offre un intérét sur le
plan idéologique. Dans ce texte, 1’assimilation et la recherche des valeurs
arabo-musulmanes s’entrechoquent. L’idéologic a laquelle adhére
I’écrivain met en avant des considérations plus culturelles et religieuses que
politiques. Ce roman se termine certes par des mariages entre musulmans,

mais Jean-Hafid est toujours militaire et le récit se termine sur une note

22



gaie et tres optimiste alors que la situation sociopolitique de 1’Algérie

(1930) ne laisse rien entrevoir de telle pour les Algériens.
4,.Hadj Hamou

Né a Miliana en 1891, Hadj Hamou Abdelkader, apres des études de
droit musulman a la médersa d’Alger, est défenseur de justice et interpréte
judiciaire. Il fut ensuite professeur de langue arabe et enseignant a la
grande Mosquée d’Alger. Il accomplit le pélerinage a la Mecque en 1929.
Tout a fait bilingue, il écrit aussi bien en arabe qu’en francais et sera ¢lu
par I’Académie de Province comme membre correspondant pour la langue

arabe.

Contrairement aux autres écrivains de cette période, Hadj Hamou a une

activité politique, journalistique et littéraire trés effervescente.

Zohra, la femme du mineur(1925) est le premier roman de Hadj Hamou

et grace auquel 1l acquiert une grande notoriéte.

Le roman raconte 1’histoire d’un couple, Zohra et Méliani, qui vivent au
sein d’un ménage paisible. M¢éliani est mineur, prolétarisé par la
colonisation — son grand-pere était agha. Musulman pratiquant et sans
histoire, il est apprécié par son entourage. A la mine, il fait la connaissance
d’un émigré italien et de sa femme. A leur contact, Méliani délaisse sa
religion et suit ses nouveaux amis vers la débauche et 1’alcool. Il ira méme

en prison suite a une dispute.

La premicre a souffrir de cette situation est sa femme Zohra. Elle va se
tourner vers les marabouts pour les implorer de lui rendre son mari. Mais
en tombant malade, elle trouve refuge chez sa tante car démunie et sans
ressources. Méliani, accusé du meurtre de son ami, il se retrouve condamné
et exilé au Maroc, se repent et ne trouve I’apaisement qu’en la pratique

religieuse.

23



5.El Hammamy Ali

N¢ a Tiaret en 1902, El Hammamy Ali est issu d’une famille qui serait
originaire de Ain El Hammam, ex-Michelet, d'ou son nom. Ses parents se
rendent en pélerinage a la Mecque et décident de s'établir a Alexandrie vers
1922. Le jeune homme est alors agé de vingt ans.

Ne pouvant se résoudre a revenir dans son pays colonise, il décide de
mener la lutte politique a I'extérieur.

A partir de 1946, il décide de résider au Caire et se joint au Bureau du
Maghreb arabe qui milite contre le colonialisme frangais. Aly FEl
Hammamy est convaincu alors que la fin du colonialisme est proche :
«Son glas a sonné. Il sera terrassé. En ce moment, il se dévore les
entrailles ». Mort tragiquement dans un accident d'avion au Pakistan le 12
décembre 1949, El Hammamy laisse a d'autres le devoir de continuer la
lutte.

Le personnage central du roman est Idris, dont l'existence donne au
roman ses dimensions. L'enfant grandit dans un village du Rif au milieu
d'une population pauvre, rude a la tache et particulierement hostile a
I'occupation coloniale. Il recoit les premiers €éléments de sa formation a
I'école coranique, auprés d'un maitre brutal et borné. L'évocation de ce
personnage fait penser au Livre des Jours de Taha Hussein. Les matiéres
enseignées ne profitent guere a l'éleve dont la mémoire est surchargée de
textes et de récits mal assimilés. Idris bénéficie heureusement de la

pédagogie active d'un autre maitre.

Conclusion
A partir de ces lectures des romans, deux points sont a retenir :

e [’aspect proprement littéraire (littérarité) avec toute sa dimension
esthétique n’est pas la préoccupation de ces écrivains. Le folklore, avec

24



une intention accordée a 1’autobiographie sont les caractéristiques

essentielles, avec peut-étre une exception avec le roman de Chukri Khodja .

e [’assimilation idéologique dominante dans le champ algérien
culturel a 1I’époque est le theme révélateur de cette premicre phase de la

littérature algérienne de langue francaise

Afin de remettre en question (Chukri Khodja) ou pour la revendique
(Med Ould Cheikh) sur le plan politique, I’assimilation constitue dans sa
relation au texte le contenu essentiel de cette littérature des années vingt,
avec une exception de la poésie de Jean Amrouche, poéte algérien qui a
publié¢ des poémes dés 1934, Cendre, mais qui a eu une vision des choses
différente. Sa recherche au niveau de I’écriture ainsi que son regard critique
font de lui le précurseur de la littérature algérienne des années 50 au méme

titre que certains grands écrivains : Kateb, Dib, Memmi ....

25



Chapitre 111 : Ancrage de la littérature maghrébine de langue

francaise autour des années 50

Cette littérature a suivi de trés pres le cours de I’Histoire. Elle a explosé
avec l’affermissement du mouvement national algérien (beaucoup de
productions) dans les années cinquante et qui était trés important : les
quatre mouvements se sentaient en force de déclencher une révolution.

C’est a ce moment que 1’on remarque une grande production.

D’expression écrite, elle a montré le désir de s’affirmer d’exister, de
dénoncer dans la langue du colonisateur dont 1’enseignement n’était pas a
la portée de tous. Longtemps considérée comme langue maudite et comme
I’expression de la dépersonnalisation, la langue francaise sera a un moment
donné de 1’évolution sociale de 1’Algérie considérée différemment : elle
peut devenir entre les mains des intellectuels autochtones une arme
redoutable (Kateb. Y :"J’ai appris le francais pour dire aux frangais que je
ne suis pas frangais"). Ces intellectuels, hommes politiques et les artistes
algériens furent persuadés qu’une bonne maitrise (de la langue) serait pour
eux non pas une dépersonnalisation culturelle mais un outil, une arme pour

mieux combattre 1’oppresseur. A ce sujet Bachir Hadj Ali écrit :

Notre peuple adoptera par rapport a la langue frangaise une
attitude lucide, révolutionnaire et rentable. Il prit au sérieux
I’instruction dans cette langue bien que ce fut la langue au

vainqueur.

La langue francaise jugée arme idéologique fut en premier lieu utilisée
par les hommes politiques (Ferhat Abbas- Messali Hadj) pour présenter

leurs revendications.

26



L’écrivain conscient du rdle qu’il allait jouer sur la scene politico-
culturelle, considére la langue frangaise comme outil et se permet alors de

casser cette langue étrangére qui ainsi remagnée deviendra la SIENNE.

Le francais produit dans les ceuvres littéraires algériennes, passé¢ au
travers du tamis de la culture et de la langue algérienne sera spécifique a

I’ Algérie et différent de la langue métropolitaine.

De ce fait, la forme romanesque importée, hétérogene a la
culture du terroir autant que 1’adoption de la langue étrangere
comme langue d’expression littéraire n’ont pu « prendre » que
dans la mesure ou une cassure était consommée dans la relation
de médiation que ces nouveaux lettrés pouvaient établir entre

leurs conditions de vie et leurs représentations imaginaires.”

Si la langue francaise a permis a beaucoup d’écrivains algériens de se
faire un nom dans le monde de la littérature universelle, il n’en demeure
pas moins qu’elle s’est imposée a eux. L’écrivain algérien qui n’avait pas le
choix, a pratiqué et vécu la langue frangaise avec violence, malaise voire
pathologies. (Il n’avait pas le choix d’écrire en arabe, il va se venger et

écrire en frangais cass¢).

La pathologie mentale constatée chez beaucoup de malades par le
psychiatre Frantz Fanon’, trouve son origine dans le sentiment de
dépersonnalisation au contact de la langue francaise. A ce propos, M. Dib

déclare :

? Charles Bonn, http://www.limag.refer.org/Textes/Manuref/Imlf.htm. Consulté le 12/03/2013.

® Franz Fanon est un psychiatre antillais. Dans ses travaux de recherche, il cherche & analyser les
conséquences psychologiques de la colonisation a la fois sur le colon et sur le colonisé. En 1953,
il devient médecin-chef d'une division de I'hdpital psychiatrique de Blida-Joinville. Pour Fanon,
c'est bien plutdt la colonisation qui entraine une dépersonnalisation, qui fait de I'hnomme colonisé
un étre « infantilisé, opprimé, rejeté, déshumanisé, acculturé, aliéné », propre a étre pris en
charge par l'autorité colonisatrice. Il s’est dévoué a la cause algérienne jusqu’a sa mort précoce.

27




Chaque mot que tu traces sur la page blanche est une balle que tu

tires contre toi.*

Ce malaise face a une langue étrangére devient trés vite une profonde

solitude, un déchirement qu’Albert Memmi appelle bilinguisme colonial.
La possession de deux langues n’est pas seulement celle de deux outils,
c’est la participation a deux royaumes psychiques et culturels. En plus,
différents et opposés par un rapport de force, les deux univers portés par les
deux langues sont en conflit : ce sont ceux du colonisateur et du colonisé.

C’est un drame linguistique.

Face a cette réalité linguistique et culturelle, I’écrivain colonisé tente de
trouver par I’€criture un équilibre dans un univers ou s’affrontent deux
langues, deux cultures différentes. La langue maternelle est la langue de la

culture d’origine (arabe et berbére).

Chacun des écrivains dépasse ou anéantie ce conflit a sa maniere, d’ou

les différentes images, les différentes techniques, les différents symboles...

N’ayant pas choisi librement cette langue, 1’écrivain algérien accepte de
s’exprimer dans la langue du colonisateur mais en imposant une certaine

violence (envers la langue).

Agressé par une langue qui n’est pas la sienne, I’écrivain s’érige a son
tour agresseur comme pour combattre 1’absence du choix libre que lui dicte
le bilinguisme colonial. Henri Kréa écrit en 1960 : "Elle évolue rapidement
et son expression algérienne laisse penser qu’il s’agit d’une nouvelle

langue littéraire".

Jean Amrouche, poéte algérien, partagé entre les cultures francaise,
berbere, arabe, entre les religions musulmanes et chrétiennes, est 1’écrivain

algérien le plus acculturé et le plus déchire :

4 http://www.algerieinfos-saoudi.com/2017/05/2-mai-2009.mort-de-mohamed-dib-I-ecrivain-

discret.html. Consulté le 30/01/2019.

28



Quand vous étes dans la situation du colonisé vous étes
tenu d’user de cette langue qu’on vous a prétée d’un seul usage:
louanger le colonisateur. Dés que vous voulez utiliser librement
cette langue et lui faire violence pour vous exprimer vous-méme
alors vous commettez un sacrilége et on vous laissera toujours
entendre que si ’on vous a enseigné le frangais, ce n’était pas

. . 5
pour que vous retourniez cette langue contre le colonisateur.

Les écrivains algériens ont certes écrit en francais mais I’expression est
arabo-berbére. Chacun d’eux a fait a sa maniere le plaidoyer de la langue
maternelle et de la culture d’origine usurpées. C’est pour cette raison qu’il
est plus juste de dire littérature algérienne de langue francaise et non

d’expression francaise.

Si la langue et le contexte historique trés riche ont favorisé
I’épanouissement (et non pas la naissance) de cette littérature, il faut
souligner le role important joué par les revues et les maisons d’éditions. La
plupart des écrivains algériens de cette période ont pu se faire connaitre et

se faire entendre grace a certaines revues.
Les revues étaient nombreuses, en voici quelques titres :

- L’Arche (1934) fondée par Jean Amrouche.
- Fontaine (1939).

- Forga (1946).

- Soleil (1950)

- Terrasses (1953).

Ces revues ont organisé¢ des rencontres, des conférences, des débats
autour de diverses questions culturelles et littéraires, elles ont aussi fait

paraitre les premiers textes de Dib, Kateb, Feraoun. Mais cela ne doit pas

3 https://www.limag.com/AutresPublications/EtudesMediterraneennes/EtudMed1 1.pdf . Consulté
le 13/02/2019.

29



étouffer 1’aide apportée par les journaux et les quotidiens comme : Liberté,

Alger républicain qui ont publi¢ des poémes de Dib, Haddad, Kateb.

Les années cinquante sont donc celles du dévoilement du malaise qui
¢tait 1a depuis longtemps. La littérature algérienne de langue frangaise nait
vraiment a cette date. Les premiers auteurs ont écrit d’abord dans les revues

culturelles et littéraires lancées par les frangais.

Recourant a deux matériaux étrangers, la langue et le genre (surtout le
roman), la littérature algérienne de la langue frangaise est née avec le début
du XX°S. Sa naissance est illogique par rapport a la particularité ou bien la
spécificité culturelle de la société algérienne de 1’époque de langue arabe
ou berbere et dont le genre était plus proche de la poésie (les Ksaides) que

du roman européen.

Si la langue frangaise et le roman en tant que genre se sont imposés aux
écrivains algériens, 1’extra-texte historique est par contre en parfaite
harmonie avec la naissance et le développement ou 1I’épanouissement de
cette littérature. Si I’attitude des écrivains algériens du début du siecle face
a D’histoire s’est exprimée par une certaine soumission (idéologique et
stylistique) celle par contre de leurs successeurs fut différente. Elle a

déclaré une volonté d’étre et le droit a la différence culturelle et discursive.

Si la langue frangaise, le genre et les maisons d’éditions étaient un
contenant étranger, le contenu idéologique, thématique et I’écriture elle-
méme (style) étaient par contre bien algériens. Les écrivains algériens de la
premiere génération ont exprimé les balbutiements de la littérature
algérienne a I’image de P’activité politique et nationaliste de 1’époque (les
années 20), ceux de la génération des années 50 se sont donnés a leurs

pratiques littéraires avec plus de passion et d’originalité.

30



Nous avons pensé qu’un classement par période serait le plus adéquat a
cette génération d’écrivains et les générations a venir. Nous allons le

démontrer au fur et & mesure que nous avancerons dans ce cours.
a) Avant 1954

Ce qu’on peut remarquer sur cette période ¢’est une attention au réel qui
s’explique par les influences recues. N’oublions pas, en effet, que les
romanciers maghrébins de langue francaise et surtout ceux des premicres
générations, ont €té nourris d’auteurs réalistes francais, Balzac, Flaubert,
Zola... c’est pourquoi, il s’agirait plutot de décrire une réalité historique et
sociale que de rechercher des formes d’expression nouvelles. Ahmed
Sefrioui, un marocain qui fit paraitre en 1949 un recueil de nouvelles : Le
chapelet d’ambre (14 courts récits qui rappellent parfois les contes
populaires fassis). Peu de temps apres son recueil de nouvelles, il fait
paraitre un roman, La boite a merveilles, écrit 1952, publié en 1954. Ce
deuxiéme texte est une autobiographie romancée. L’enfance du jeune Sidi
Mohammed, semblable a celle de 1’auteur, dans la vieille médina de Fés : la
maison familiale sous le regard des voisins, le bain ou il accompagne sa
mere, I’école coranique, les fétes, les pelerinages aux tombeaux des saints,
les souks et les rues animées. La mémoire pour lui est donc, cette "boite a
merveilles". Jamais 1’évocation ne parvient a dépasser la description

réaliste.

Un autre roman, va reprendre, en [’approfondissant, cette veine
descriptive c’est Le fils du pauvre de Mouloud Feraoun, 1950. Ce n’est
plus une grande ville traditionnelle mais de rudes montagnes kabyles. Mais
le genre est le méme, celui du récit autobiographique. Le nom méme de
Fouroulou Menrad n’est que I’anagramme de celui de son créateur. Dans la
premiere partie du roman, le personnage nous raconte lui-méme I’histoire

de sa petite enfance au village montagnard de Tizi-Ouzou. Il est ensuite

31



relayé par un second narrateur, un ami «qui n’ignore rien de son histoirey,
et qui poursuit le récit jusqu’au moment ou Fouroulou quitte sa famille

pour se présenter au concours de 1’école normale.

La matiere est toujours la méme que chez Sefrioui. Elle est faite de
souvenirs d’une vie quotidienne, avec des yeux d’enfants racontés avec
beaucoup de simplicité, de transparence : taches domestiques, repas, fétes

et cérémonies, la mort de la grand-mere, les tantes aimées. ..

Le theme de la pauvret¢ par contre est different ou est traité

différemment chez Sefrioui et Feraoun :

Dans La boite a merveilles, la pauvreté n’est qu’une difficulté
passagere, il suffit au pere d’aller travailler un mois a la campagne pour

rétablir la situation.

Dans Le fils du pauvre, la pauvreté est une réalité persistante. La
nécessité du travail s’impose, le manque d’argent se fait continuellement
ressentir. Le pere doit s’expatrier en France pendant de longs mois. La
réussite a 1’école normale est pour Fouroulou et pour sa famille une
question de survie. (Méme si pour Feraoun, le but n’est pas de remettre en

cause le systeme qui engendre cette pauvreté).

Dans Jours de Kabylie, 1954, un recueil de textes courts illustré de
dessins, 1’auteur évoque les lieux, les étres, le village, la fontaine, le

marché, I’école.

Un autre fils de Kabylie, Mouloud Mammeri, a publié La colline
oubliée, 1952. L’action se situe au village de Tazga dans les montagnes du
Djurdjura, pendant les années 1939- 1943. L’histoire est celle d’un groupe
de jeunes : fils de propriétaires et étudiants pour la plupart qui avaient
coutume de se réunir a Taasast. Chacun passera progressivement de

I’insouciance heureuse a la découverte des dures réalités de 1’age adulte.

32



Menach, amoureux de Davda, qui est mariée au riche et stupide Akli ne
guérira jamais de cet amour impossible, et choisira finalement 1’exil, et
sans doute la mort a la guerre. Kou, belle jeune fille éprise de danse et de
chansons, connaitra aprés son mariage avec Ibrahim, la misere et les
maternités sans fin. Mokrane le narrateur, épouse Aazi, la fiancée du soir
qu’il aime et dont il s’est aimé, mais la stérilité de sa femme 1’éloignera peu
a peu d’elle et ses parents profiteront de sa mobilisation pour renvoyer Aazi
dans sa famille. Pourtant, Mokrane comprendra qu’il I’aime toujours et
c’est en cherchant a tout prix a la rejoindre qu’il mourra dans la neige, un
jour de tempéte, au col de Kouilal, sans avoir pu connaitre I’enfant qu’elle

attend enfin de lui.

On peut donc lire La colline oubliée comme le récit de la perte des
illusions de la jeunesse, un apprentissage collectif de 1’existence. La
misere, la violence d’une guerre de plus en plus proche sont au cceur du
roman. A la fin, il ne reste d’autre chose que la révolte sans issue pour

Ouali et sa bande, une vie sans espoir pour Aazi, ou I’exil pour Menach.

La cueillette des figues, la récolte des olives, les fétes de mariage ou
lorsque Aazi, pour conjurer sa stérilité fait le pelerinage au tombeau de Sidi
Abderrahman, on assiste a une hadra (danse) pour restaurer la fécondité, La
colline oubliée témoigne des scénes de la vie quotidienne, des éléments

ethnographiques.

Vient ensuite, La grande maison de Mohammed Dib parut en 1952, le
roman fait partie d’une trilogie formée avec L’Incendie(1954) et Le métier

atisser (1957), intitulée Algérie.

Dans La Grande maison, I’auteur raconte, avec beaucoup de simplicité
la vie difficile des habitants d’un vieil immeuble du héros encore enfant,
Omar, de ses deux sceurs, de sa mere Aini et de sa grand-mere, tous

entassés dans la méme piéce.

33



Les visites, les commérages, les disputes rassemblent les femmes. La
pauvreté est le lot commun, dure pour Aini qui est veuve et dont le travail
harassant ne suffit pas a faire vivre les siens. Toutes les familles vivent
dans le seul souci de " tromper leur faim". Omar va connaitre la tendresse
auprés de Zhor une jeune voisine. Il va aussi croire a un changement grace
a un personnage légendaire Hamid Saraj — Hamid Saraj, un militant
révolutionnaire, intellectuel liseur de livres, recherchée par la police —
Cette prise de conscience va engendrer pas mal de questions : pourquoi

sont-ils pauvres ? Pourquoi ne se révoltent- ils ?

Un autre roman, celui du tunisien Albert Memmi La Statue du Sel,
publiée en 1953. L’histoire se déroule dans un quartier juif d’une grande
ville Tunis. Le narrateur, fils d’un modeste bourrelier juif et d’une
bédouine illettrée, ainé d’une nombreuse famille. Une bourse d’étude et la
protection d’un riche coreligionnaire vont lui permettre de sortir de son
milieu, de fréquenter le lycée, de connaitre la culture francaise qu’il admire
et une bourgeoisie coloniale qu’il déteste. D’abord tenté par la médicine
pour se diriger ensuite vers la philosophie sous I’influence de deux de ses
maitres, le professeur de frangais Marron (on peut reconnaitre Jean
Amrouche dont Albert Memmi suivit les cours a Tunis) et le professeur de

philosophie Poinsot.

Mais I’arrivée de la guerre, l’invasion allemande en Tunisie,
I’expérience des camps de travail, la découverte de la souffrance d’étre juif
vont conduire le narrateur a renoncer a I’enseignement (contrairement a

I’auteur) pour embarquer pour I’ Argentine cherché son destin.

La Statue de Sel est une autobiographie a multiples voies : la petite
enfance du narrateur, son éducation intellectuelle, culturelle et sentimentale
dans le milieu d’origine, rythmée par les taches quotidiennes, les fétes du

Sabbat, les jeux et les travaux faciles a 1’école. La premi¢re communion

34



d’Alexandre, Dlentrée au lycée et la qui lui permettra de faire

I’apprentissage de la réalité du monde.

Le titre méme de La Statue de Sel fait allusion a une histoire de la
religion, celle de la femme de Loth qui a été changée en statue de sel apres
avoir jeté un regard en arricre : on n’échappe pas a son pass€ et ce passé

vous paralyse.

Ce que I’on peut retenir, c’est que les romans du début des années
cinquante rassemblent une méme caractéristique unie ces romans: la
description de la vie quotidienne, a la différence des premiers romans
algériens des années vingt ou ceux d’écrivains francais d’Algérie. Cette
description saisit par ’écriture un univers qui est entrain de connaitre le
changement imposé¢ par la colonisation. Le théme de la faim est
omniprésent dans les romans de Dib et de Feraoun, et le theme de la

transformation de ’univers traditionnel au contact de 1’altérité.

Chez les trois écrivains algériens, la description est aussi une marque de

I’identité, ils montrent aux autres qui les ont ignorés qu’ils existent.

C’est parce que chacun des écrivains a voulu parler de lui-méme que
I’autobiographie est si importante dans ces romans. Ces récits sont comme
des cartes de visite ou leurs auteurs se présentent au public. Ces romans se
sont attirés de séveres critiques: de faire le jeu de la politique colonial par
la description. En plus, décrier le monde traditionnel, c’est rester sourd a

I’entrée fracassante de I’histoire dans le monde de la société algérienne.
b)Apres 1954

A partir de 1954, les écrivains maghrébins ne vont plus se contenter de
décrire, mais ils vont dénoncer la présence coloniale et de faire la

révolution avec la seule arme qu’ils détiennent.

35



Mohammed Dib publie le deuxiéme roman de sa trilogiec Algérie :
L’incendie, 1954. Le récit débute en 1939 — temps fictionnel — est la

superposition de deux temps :

- Le temps fictionnel 1939 5 Le début de la seconde guerre mondiale.

- Letempsréel 1954 —— L début de la guerre d’indépendance ou de libération
nationale.

Ce roman précise le projet idéologique de Dib :

Hamid Serraj, syndicaliste, militant nationaliste et qui veut réveiller les
consciences politiques des paysans de Bni-Boublem, est en fait le porte-
parole de I’idéologie nationaliste a laquelle croyait Dib a 1’époque.
Idéologie représentée dans le roman par la phrase : "La terre appartient a

ceux qui la travaillent".

Le roman se termine sur un incendie purificateur qui apres avoir tout
détruit permet une renaissance, celle d’un monde nouveau que Dib

représente a la fin du roman par une dimension poétique et symbolique :

Un incendie avait été allumé et jamais plus il ne
s’éteindrait. Il continuerait a ramper a [’aveuglette, secret,
souterrain. Ses flammes sanglantes n’auraient de cesse qu’elles

n’aient jeté sur tout le pays leur sinistre éclat.

A la lecture de cette citation, il est a noter la comparaison encore
clandestine et secréte de 1’0.S et I’incendie. Si L’Incendie a voulu étre le
roman de la veille de la révolution armée. Qui se souvient de la mer (1962)
est celui dont extra texte est la guerre de libération. Ce roman a donné une
dimension poétique surréaliste qui dépassa la simple description

référentielle ou réaliste. La révolution armée a été pergue par Dib comme

36



un évenement intense a 1’image d’une expérience personnelle ou d’un vécu.

Ceci explique toute la dimension psychique de ce théme dans le roman.

Le second roman de Mammeri Le sommeil du juste constitue la réponse
a la sévére critique qui a accueilli La colline oubliee comme roman
ethnographique. Ce texte dont la trame est la guerre de libération met en

scéne une famille algérienne composée de trois fils :
Mohand : émigré, décu par la France, rentre malade au village natal.
Arezki : intellectuel francophone.
Slimane : nationaliste, activiste dans I’ANN.

Le pere est le patriarche dans la famille traditionnelle algérienne. Cette
famille connait des drames, des bouleversements qui rendent compte de
I’ Algérie de I’époque et du conflit qui oppose d’une part, la tradition a la
modernité ; et d’autre part, la résignation du pere opposée a la révolte des
fils face a D’exploitation, a 1’injustice face a la présence coloniale que

chacun exprime a sa manicre. C’est la désillusion et I’impuissance.

La terre et le sang est le premier volet d’un diptyque dont le théme
central est la lutte @ mort entre la modernité et la tradition représentée par

des personnages et des situations.

Amer et sa femme Marie rentrent de France et veulent imposer au
village Ighil Nezman leur fagon de vivre qui est différente, parisienne, le
village résiste et élimine violemment Amer qui meurt déchiqueté par une

mine.

Amer est parti jeune en France en abandonnant son pere Kaci et sa
mere Kemmouma, en abandonnant la terre et les traditions. A son retour,
le village se venge. Ici, la mort est symbolique. La relation triangulaire

entre Amer, Marie, Chabha — la terre — symbolise ce conflit, celui que vit

37



Feraoun partage entre la tradition, la terre, les ancétres (Chebha) et, la

modernité et I’altérité (Marie).

Parmi les écrivains de cette deuxiéme génération, il faut signaler les

noms de : Malek Haddad, de Kateb, de Assia Djebbar.

L’année 1956 marque un tournant décisif dans la littérature maghrébine
de langue frangaise. L apparition du roman Nedjma de Kateb. Y° qui a fait

une entrée fracassante sur la scéne littéraire.

Nedjma, le roman ou I’implicite, le symbole, la mémoire, le mythe, la
poésie, les différentes stratégies d’€criture et de la composition énonciative

I’emportent sur la simple description réaliste, sur la simple chronologie.

Nedjma est le roman des symboles et des mythes qui rendent sa lecture
plurielle et ou la polysémie est sans cesse a découvrir. C’est en ce sens que
ce roman ait constitué une révolution pour la littérature algérienne de

langue frangaise de I’époque.

Dans Nedjma, il s’agit de quatre personnages — Rachid, mustapha,
Mourad et Lakhdar, ces deux derniers sont fréres) qui se rencontrent dans
une ville-Bone, dans la villa "Beau séjour" ou vit Nedjma. Ces quatre
personnages viennent de lieux différents : Mustapha et Lakhdar étaient
dans le méme lycée a Sétif d’ou ils furent renvoyés apres la manifestation
du 8 mai 1945 a laquelle ils participérent — thémes du 8 mai 1945. Ils se

sont donné rendez-vous a Bone. Les quatre hommes aiment la méme

® Il nous semble important, pour comprendre cette ceuvre complexe, d’avoir des éléments

biographiques de I’auteur afin de mieux en saisir le sens.

Kateb Yacine est né le 6 aout 1929 a Constantine. Son pere était Oukil judiciaire, homme de double
culture. Sa mére I’initie a la poésie et au théatre. En 1936, il entre a I’école frangaise aprés avoir été a
I’école coranique. Mutations du pére, nombreux déplacement et notamment a Sétif; le 8 mai 1945, il
participe aux manifestations : Expérience déterminante. Sa mére, le croyant fusillé, perd la raison et sera

internée longtemps. En 1946, il publie & Bone son premier recueil de poémes Solilogues.

38



femme Nedjma et ils sont cousins, ils sont tous les quatre des descendants

de ’ancétre fondateur Keblout.

Le roman est composé de six parties, chacune d’elle est divisée en 12 ou
24 chapitres (120112). Il est a noter que le nombre des chapitres n’est pas
fortuit, 1l est bien au contraire porteur de sens. La composition du roman se

fait ainsi :

Partie [ : (12 chapitres) 1946, centrée sur le chantier, le meurtre, commis

par Mourad et la séparation des quatre amis.

Partie 11 : (12 chapitres) 1946 et remontée vers 1945- c’est toujours le
chantier mais par rapport surtout a Lakhdar avec la narration de son
arrestation lorsqu’il a blessé Ernest. Cette arrestation rappelle a Lakhdar
une autre arrestation celle qui a suivi sa participation a la manifestation du

8 mai 1945.

Partie III : (24 chapitres (120112)) 1945, centrée sur Rachid et Mokhtar.
Révélation sur I’histoire de la tribune Keblout. Cette partie se termine sur

un projet, enlever Nedjma et I’emmener au Nadhor.

Partie IV : (24 chapitres (12[112)) fin 1945, centrée sur deux espaces et
sur Rachid

1- Le Nadhor ou se trouve Nedjma

2- Constantine apres la mort de Si Mokhtar

Partie V : (12 chapitres) avant 1945, centrée sur Mustapha, son enfance,
sa famille(celle de ’auteur), 1’école et sur Sétif avec la manifestation du 8

mai 1945.

Partie VI: (12 chapitres) fin 1945 est axée sur Lakhdar et Mustapha,

Sétif et le 8 mai. Renvoyés du collége, deux personnages sont a la

39



recherche d’un travail. Ils partent pour Bone ou ils rencontrent Mourad et

Rachid. Les quatre aiment la méme femme Nedjma.

Pour lire Nedjma, I’absence de chronologie et I’éclatement de la
structure du récit souvent évoqués génent énormément. L.’agencement des
différentes actions du roman n’obéit pas a une linéarit¢ temporelle et

spatiale. En fait, elle est ailleurs :

- La structure, du roman est a chercher dans la mémoire de son auteur,
mémoire qui donne par "trongons" les actions narratives les plus
significatives. Lakhdar arrété pour avoir blessé son chef Ernest éprouve une
sensation du déja vécu. La narration abandonne le récit de 1’arrestation du
présent pour s’installer au passé grace a la mémoire.

- En plus, ce qui permet de décoder et de comprendre Nedjma, c’est sa
relation a I’histoire. Si dans le roman tout est brisé: la chronologie, le
temps, ’espace, la paternit¢ de Nedjma, I’amitié¢ entre quatre amis...etc.
c’est que le contexte socio-historique auquel 1’ceuvre fait référence qui le
veut car lui-méme est éclaté et divisé (les quatre tendances). L’ Algérie des
différentes invasions colonisée par la France. Les multiples médiations

entre le texte et I’histoire ont permis un équilibre entre fiction et réalité.

C’est pourquoi, le roman Nedjma demeure un chef d’ceuvre de la
littérature maghrébine de langue frangaise, qui grace au mode de narration
mnémonique et ou les différentes actions du roman se superposent sans

heurts.
Un autre roman, sous une autre forme d’expression et d’écriture :

Qui se souvient de la mer, M*Dib paru en 1962, aborde le théme de la
guerre de libération. Dans un style onirique qui casse et rompt avec
I’écriture réaliste de la premiére trilogie. Ce roman décrit de maniére
allégorique le monde insoutenable et horrible de la guerre. La guerre n’y

parait pas comme une réalit¢ vécue quotidiennement mais plutd6t comme
40



une idée, une entité dont il s’agit d’exprimer symboliquement la vérité. Se
référent au Guernica de Picasso, Dib présente ce qu’il appelle
la « périphrase » comme le seul moyen pour ’artiste de rendre compte de
I’horreur de la guerre dans son essence méme. Le symbole devient mieux
que la description réaliste, il devient une voie d’acces a la vérité puisque
aucune horreur ne résiste a la répétition, aucune violence a 1’exces de sa

projection.

Dans ce roman, la guerre est évoquée sous un mode surréaliste,
fantastique et méme de science-fiction. Nous sommes a une époque

indéterminée, dans une grande ville méditerranéenne.

Dans cette ville qu’on ne peut pas identifier : est-ce Alger ? Est-ce
Tlemcen ? Ou est-ce n’importe quelle ville du pays ou régne la violence et
la guerre ? Les personnages survivent grace a leurs réves. L’évasion par
réves est présente dans la symbolique exprimée essentiellement par le

couple : Nafissa/ Djamel.
Au début deux espaces différents composent la ville.

I- Un quartier ancien aux ruelles étroites, analogue aux médinas
maghrébines ou la civilisation musulmane traditionnelle est
I’apparat.

2- De nouvelles constructions : ville coloniale moderne, univers
agressif et terrifiant en expansion continuelle au dépend de la vieille

citée.

Ensuite se déclenche un cataclysme, la violence s’est installée, la ville est
gardée par des monstres — des minotaures : soldats aux noms étranges. Les
hommes sont enfermés, immobilis€s. Mais peu a peu le narrateur découvre
un monde au-dessous de la ville qui est souterrain, profond, reli¢ a la

surface par des puits difficiles a trouver.

41



Aussi dans ce roman, la femme est associée a la mer d’ou le titre qui joue

sur les phonémes mer/mere :

Mer— eau+ sel : éléments de vie
— Profondeur océanique
Meére— eau : liquide amniotique— €lément de vie
— Profondeur foetale

La profondeur océanique représente l’identit¢ enfouie en chacun des
personnages. Se souvenir de la mer donc, de I’identité c’est en fait se
souvenir de la femme gardienne des traditions et des valeurs culturelles et
politiques car, en fait, c’est Nafissa qui encourage son mari a faire de la
résistance. Elle s’est échappée a la dépersonnalisation dans un monde

monstrueux qu’est celui de la guerre coloniale, grace a la mer :

Sans la mer, sans les femmes nous serions restés
définitivement des orphelins. Elles nous couvrirent du sel

de leurs langues (...).

Langue —— -
L’association mer/mere est plus qu’évidente dans ce roman

Mer Eau + sel ¢léments de vie

Profondeur océanique
Meére Eau (liquide amniotique) ¢lément de vie

Profondeur foetale

42



La vision que retient Djamel de cet univers de guerre est
cauchemardesque, apocalyptique. La cité, la ville en surface, qui s’oppose a
la mer en profondeur, est faite de pierre, elle est bruyante, terrifiante, tel un
labyrinthe. Elle s’oppose a la mer, profonde, souterraine, faite d’eau,
¢lément de vie et de douceur. Ce monde souterrain est celui de la
clandestinité, de la résistance, de la liberté future auquel Dib donne toute

cette dimension poétique remarquée dans le roman.

M Dib et Kateb ont montré, chacun a leur maniére, les ressources de
I’imaginaire et du langage poétique, quand il s’agit de donner de la guerre
une représentation littéraire et de tous les genres littéraires, la poésie a été

le plus militant.

Ainsi, nous avons vu d’abord se développer une littérature de
description réaliste mais le souci de la forme et notamment de
I’appropriation d’une langue et d’une écriture étrangere 1’emporte chez les
écrivains maghrébins. Il s’agit moins de décrire une réalité sociale ou une

situation historique, que de rechercher des formes d’expressions nouvelles.
c)Apres 1962

Apres I’indépendance en Algérie, les écrivains ont pris leur distance
avec les pouvoirs en place assez rapidement. Les dissensions internes, les
rivalités de personnes, 1’apparition de profiteurs remplacant le colon, les
limites imposées a la liberté d’expression ont bientot dégus les intellectuels

et les écrivains.

Jean Sénac avait écrit en 1971 :
J’ai vu ce pays se défaire
Avant méme de s’étre fait.
Lacheté, paresse, delation

43



Corruption, intrusion constante,
Dénigrement systématique, méchanceté, vulgarite
Les pires pieds-noirs cent fois battus

Plusieurs romans parus autour de 1970 en témoignent de cette espérance
dégue. Mourad Bourboune, Le Muezzin (1968) roman violent et complexe
ou se mélent tous les genres (théatre, poeme, récit). Le héros est begue et
athée (le muezzin) dans une ville moderne batarde et sans visage qui est
Paris au début du roman mais qui pourrait étre aussi Alger. Il parait comme
«la semence du désordre », sa parole est imparfaite, symboliquement

bégue.

D’autres romanciers ont partagé cette colere, Nabil Fares, dans des
textes rendus difficiles par de complexes recherches d’écriture, évoque la
difficulté¢ de 1’ Algérie nouvelle a trouver son équilibre comme c’est le cas
dans Un passager de I'Occident, Le Seuil, 1971.Le Champ des oliviers, Le
Seuil, 1972.

Le sentiment de déception et de désarrois devant I’évolution du régime
politique et de la société en Algérie apres I’indépendance est sensible dans
les romans de Dib. Dans La Dance du roi (1968), deux combattants de la
guerre de libération, Arfia et Redouane, ne reconnaissent plus la ville qu’ils

ont contribué a libérer dont ils se sentent exclus.
Avec la méme stratégie d’écriture (surréaliste) Dib publie :

Cours sur la rive sauvage (1964) roman onirique proche du fantastique,

proche de cette écriture, nous avons La danse du roi et Le Talisman (1966).

La danse du roi est le 1 roman de Dib dont I’engagement est 1’ Algérie
indépendante. La narration est trés poétique, le méme style d’écriture que
celui remarqué dans Qui se souvient de la mer et La danse du roi (1968) est

un dyptique repris sous une forme thédtrale. Les deux personnages
44



principaux du roman sont Arfia et Redowen, résistants de la guerre de
libération, ils ont le méme age et le méme caractére solitaire. La seule

différence, leur lien d’origine :

Arfia : de la campagne et représente la terre, la mere nourriciere, la
parole de la pérennite.

Redowen : de la ville et représente le changement, le silence.

IIs vivent le présent (17 et 2™ année) de I’indépendance en
replongeant sans cesse dans le passé car ils ne peuvent se détacher de leurs
souvenirs, ceux liés a la guerre, a la résistance, a la campagne. Le passé
militant et le présent de I’Independence s’entrechoquent sur une toile de
fond capital: la quéte de I’identit¢ a travers d’une part 1’idéal
révolutionnaire. Une Algérie a tuer pour qu’une autre propre puisse venir
au monde. Et d’autre part a travers la parole retrouvée que permet Arfia
« Personne n’a réussi a me fermer la bouche quand j’ai eu envie de

parler ».

La parole dans ce roman devient une obsession, elle est un rempart
contre I’oubli qui est plus grave que la mort. Pour la parole, Arfia maintient
la révolution présente, elle refuse que cet événement historique soit
reléguer au passé. Ainsi, elle restitue la mémoire de ses amis morts au
combat. Mais son discours sur le passé est marginalisé a I’image méme du
personnage : Arfia combattante, est exclue par I’ Algérie libre. Arfia tenace
continue sa quéte par la parole dans ce monde nouveau qu’est 1’Algérie
indépendante, aura-t-elle la possibilité d’atteindre son but. La voie s’effrite
comme de la cendre, on ne peut jamais tout raconter. Cette quéte, celle du
sens de la vie dans I’’Algérie libre est toujours d’actualité. Arfia et
Redowen qui représentent deux faces différentes, I’'une paysanne (1’oralité)
I’autre citadine et qui sont militants, solitaires, isolés, ne seraient-ils pas

deux visages complémentaires d’'un méme personnage (1’auteur lui-méme)

45



Arfia et Redowen n’ont-ils pas le méme age. Ce roman a €té réécrit sous

une forme théatrale sous le titre Mille hourras pour une gueuse (1980).

Rappelons que parallélement a son activité de romancier, M** Dib a
publi¢ un grand nombre de poémes inspirés par la guerre, recueillis en 1961
dans Ombre gardienne. Quant a Kateb, il n’a pas cessé, au temps ou il
préparait Le Polygone étoilé(1966) de composer des textes poétiques dont
certains sont passés ensuite dans son roman et dont d’autres ont été
recueillis plus tard par Jacqueline Arnand dans L’ceuvre en fragments

(fragments de I’ceuvre de Kateb inachevés ou publiés dans diverses revues).

Au Maroc, avec Une enquéte au pays (1981) Driss Chraibi, ¢’est une
histoire policiere a propos de deux enquéteurs le chef Mohamed et son
adjoint Ali arrivent dans un village berbére du haut Atlas, isolé de toute
civilisation. Le chef est a la recherche d’un homme subversif qui s’est
réfugié¢ au village, un réveur devenu aveugle. Au troisieme jour les
enquéteurs semblent arrivés a leur but, alors le village se défendra.

L’infirme sera mis en lieu sir et le chef Mohamed tué.

La réflexion que propose Chraibi porte sur la nature et les fonctions du

pouvoir.
En bas Ali : interrogatoire musclé, travail sur le terrain.
Le chef : un certain pouvoir, bureau, secrétaire et technologie avec.

Au sommet Saint Hassan Tantanie, le Prince des croyants qui nous
gouvernent. Le pouvoir semble se reproduire automatiquement apres la
mort du chef, Ali devient le chef a son tour et revient au village traquer les
subversifs, le premier chapitre est reproduit en dernier chapitre sauf que le
chef a changé mais la fonction reste la méme (voir aussi les écrits de Tahar

Ben Jelloun dans L’homme rompu).

46



Le courant de contestation en Algérie s’est poursuivi avec notamment
Rachid Mimouni Le Fleuve détourné (1982). Le héros, seul survivant du
bombardement de son camp, est soigné loin de chez lui et passe pour mort
dans son village. De retour apres la fin de la guerre, il découvre que sa
femme et son fils ont disparus et il n’a plus d’existence légale et pas
I’espoir d’une résurrection. Rejeté, il part chercher sa femme et son fils. 11
découvre 1’Algérie indépendante : la misere, les profiteurs, répression
policiére, le pouvoir mis en place... Une narration éclatée, des séquences
courtes, avec remémoration du passé, plus le présent réaliste mais parfois

fantastique pour exprimer le chaos.
L’Escargot entété de Rachid Boudjedra (1977)
La Traversée de Mouloud Mammeri (1982)

Donc, aprés les indépendances, qu’on pensait qu’elles mettraient un terme
a ’expression littéraire en langue francaise, au contraire, on la voit, non
seulement perdurer et s’enrichir en Algérie, mais se déployer au Maroc et

en Tunisie.

En Algérie, la guerre de libération a fait exploser les expressions poétiques
et romanesques. Mais apres les indépendances, la question de la langue
s’est posée : Pourquoi une littérature maghrébine de langue frangaise ?
Ecrite par des écrivains arabo-musulmans et pour certains d’origine

berbére. Pourquoi alors la langue francaise ?

47



Chapitre IV : La littéerature maghrébine de langue francaise

face a I’Autre

Beaucoup de sévéres nationalistes ont reproché aux écrivains
francophones, surtout au temps du régime colonial et au moment des
indépendances, cette espece de trahison qui consistait a écrire dans la

langue de 1’étranger et qui, pis encore, est de I’ancien oppresseur.

Il existe a cette situation plusieurs raisons : d’abord, la plupart des
¢crivains maghrébins de langue francaise, grandis dans la période
coloniale, ont recu un enseignement de type frangais qui les a a jamais
marqué. De plus, beaucoup, dont la langue maternelle et 1’arabe parlé se
trouvent incapables de maitriser 1’arabe classique. D’autre part, il existe
une telle différence entre I’arabe dialectal parlé par les populations du
Maghreb et 1’arabe classique des textes littéraires que malgré 1’arabisation
progressive est resté réserveé a une classe de lettrés et n’est guere accessible
au grand public. Ainsi, Rachid Boudjedra, abandonnera le frangais pour
I’arabe littéraire, mais qui, toutefois, accompagne chacune de ses
publications en arabe d’une version frangaise, dont la qualité dépasse le
plus souvent la premiére. Le probléme donc, douloureux auquel se heurtent
les écrivains francophones du Maghreb : comment accepter d’écrire dans
une langue étrangere et d’abord pour un public étranger ? Certains ne 1’ont
jamais résolu comme Malek Haddad qui entierement francisé connaissait
trés mal 1’arabe et dont les poemes et les textes romanesques retentissent

d’une perpétuelle plainte :

« Je suis moins séparé de ma patrie par la Méditerranée que par la langue

francaise » Les zéro tournent en rond, 1961

Cependant, méme lorsque cette situation est acceptée et bien vécue par
I’€écrivain, elle ne va pas sans blessures, sans cicatrices parfois profondes. Il

n’y a pas de bilinguisme facile, surtout quand les deux langues sont rivales,

48



dans un rapport de dominant dominé, instauré par le régime colonial.
L’écrivain se retrouve face a des souffrances provoquées par le dualisme
linguistique et le déchirement culturel qui I’entraine. Ainsi, la question de
la langue d’écriture pour les écrivains francophones, particuliérement les
écrivains maghrébins, devient une question vitale, voir un probléme

identitaire.

a) La quéte identitaire ou un moi recherché

Abdelkebir Khatibi est sans doute celui qui s’est interrogé le plus tot et le
plus profondément sur le probléeme des supports de la langue et de
I’identité. Sociologue de formation, il est I’auteur de la premicre thése de
doctorat sur la littérature maghrébine de langue francaise, plus précisément,

Le roman maghrébin.

Son premier texte littéraire, La Mémoire tatouée (1971) est une
véritable autobiographie se présentant assez classiquement comme un récit
chronologique allant de la petite enfance au sein de la famille marocaine
jusqu’aux premieres expériences de 1’age adulte vécues a Paris. Mais ce
récit bien que clairement organisé, est distribué en séquences courtes qui
introduisent un discontinu, une perte de cohérence dans la remémoration.
Khatibi en attribue la cause, au moins en partie a I’enseignement trilingue

qui lui causera un désordre dans la conscience.

Ainsi, le projet de cette autobiographie sera de récupérer une identité
menacée par « Le dédoublement furieux » qui est le résultat de la double
culture. C’est dans cette mesure que la littérature apporte son secours,
d’abord comme lecture, puis comme écriture. Dans ce sens, lire devient
pour I’adolescent un acte libérateur : un moyen d’échapper a la discipline
de I’école, au conformisme de 1’enseignement classique, mais aussi a
I’ordre social et colonial. Ecrire ¢’est maitriser la langue apprise, se donner

un pouvoir sur soi-méme et sur autrui, prendre sa revanche de colonisé.

49



Ecrire le francais, c’est aussi modifier son propre étre et d’abord son propre
corps « J’ai révé, ’autre nuit, que mon corps était des mots. ». C’est
s’incorporer la langue étrangere, faire de 1’occident « une partie de soi ».
Mais en méme temps, la quéte d’identité ne pourra s’accomplir que si elle
s’associe a une recherche des origines, a un retour a la culture-meére, a la

saisie d’une autre différence enfouie dans la mémoire.

b) Le bilinguisme ou le génie en ferveur

Cette interrogation sur la langue, le corps et la mémoire se retrouve
dans toute I’ceuvre de Khatibi dans Amour Bilingue, 1982. C’est I’histoire
d’amour d’un couple mixte, mais aussi celle de deux langues unies par un

rapport de séduction et de subversion.

Si I’ceuvre de Khatibi propose la réflexion la plus approfondie sur les
rapports de bilinguisme et de I’identité personnelle, elle n’est pas la seule.
Assia Djebar repose la question mais dans une perspective différente, qui
est celle de I’émergence d’une parole authentiquement féminine. Comment
faire naitre cette parole, étouffée non seulement par le discours dominant
du male, mais aussi par la langue francaise ou est elle est contrainte de
s’exprimer ? Comment remplacer 1’arabe, la langue meére, langue intime,
matrice des émotions et des sentiments, par le frangais, langue distante,
extérieure ? Ces questions, Assia Djebar les pose dans I’ouverture de
Femmes d’Alger dans leur appartement, mais c’est surtout dans L’Amour,
la fantasia, que la romanci¢re évoque le drame du dédoublement
linguistique. Ainsi, cette guerre intime, qui menace 1’étre d’une « sournoise
hystérie » trouve son écho dans la politique et dans I’histoire, au sein de

Son accuvre.

Assia Djebar, comme 1’Algérie colonisée, éprouve a 1’égard de la langue
francaise une révolte née d’un sentiment d’oppression et d’aliénation

comme le précise J. D¢jeux. Mais aussi elle sait que cette révolte est

50



impossible. Comme une «tunique de Nessus », la langue des Autres
enveloppe son corps, I’imprégne et le consume. Cependant, le choix de la

langue lui est aussi source de lucidité et de liberté.

Enfin, c’est lorsqu’il s’agit d’évoquer la condition féminine au
Maghreb que le francais se révele particulierement efficace. Comme il est
détaché de I’inconscient maghrébin, il permet paradoxalement, d’exprimer
ce qui autrement serait rest¢ dans 1’ordre du tabou, du non dit, de
I’ineffable et de I’indicible. Ne vaut-il pas mieux finalement se dire, et

donc se libérer, dans la langue de 1’autre.
c) L'exil, I'errance ou le voyage intérieur...

Dans I’ensemble de la littérature maghrébine de langue frangaise, le
théme de 1’exil occupe une place prééminente. Mais ce théme littéraire
découle d’une réalité physique : beaucoup d’écrivains, la presque totalité
pourrait-on dire, ont été, ou sont encore, en situation d’exilés, et ont fait de
I’exil une dimension de leur écriture. Cet exil a souvent eu des causes
politiques, car 1’écrivain du Maghreb apparait souvent, pour le pouvoir,
comme un fouteur de troubles. Mohammed Dib expulsé¢ en 1959 ; Kateb
contraint de quitter le pays ; Mohammed Khair-Eddine contraint de quitter
le Maroc; Abdellatif Laabi s’est exilé en France, aprés un long
emprisonnement au Maroc. Ainsi, 1’écrivain maghrébin a toujours connu la
contrainte d’un exil imposé par les vicissitudes de la politique et de

I’histoire.

En effet, on pourrait multiplier les exemples : la littérature maghrébine
de langue francaise, méme profondément enracinée dans la terre natale, est
une littérature de I’exil. C’est peut-étre Malek Haddad, écrivain maghrébin
exilé a Paris pendant les années de guerre d’indépendance, qui a ressenti
cette situation le plus douloureusement. Il exprime avec force dans ses
textes poétiques et romanesques, L’Eleve et la lecon (1960), Le quai aux

51



fleurs ne répond plus (1961), Ecoute et je t’appelle(1961), le sentiment
d’abandon et d’impuissance de I’intellectuel séparé de sa communauté

d’origine

Comme lui, Nabile Fares a fait du dépaysement la matiere créatrice
de toute son ceuvre. Dans Un passager d’Occident (1971), il raconte d’une
facon complexe et souvent chaotique, la quéte d’une conscience qui

cherche son identité, de lieu en lieu, dans 1’écriture.

D’autres écrivains du Maghreb ont vécu cette transplantation avec
plus de sérénité, a 1’instar de Chraibi qui a reconnu franchement le role
bénéfique que I’exil a joué dans la création de leur ceuvre littéraire :
« aurais-je pu écrire, vraiment, si je n’avais pas eu la distanciation par
rapport 8 mon monde d’origine que j’ai toujours porté comme un brasier
[...]» (Réponse a une enquéte du Magazine littéraire sur la littérature et

Pexil).

Enfin, quoique I’exil soit a la fois source de réelles souffrances et
matiére de grandes ceuvres, il faut souligner que le role que joue cette
séparation avec la terre natale et la langue maternelle dans la genése du
theme de la quéte d’identité est fondamental dans la littérature maghrébine.
Encore plus que jamais, I’écriture apparaitra comme le seul moyen de se
ressaisir et d’unifier un moi éclaté, divisé entre deux langues, deux

cultures, deux espaces.

Un autre signe de I’importance du drame de 1’identit¢ dans la
littérature maghrébine de langue francaise est 1’abondance des ceuvres qui
font de la quéte d’un lieu, d’un nom, d’une parole authentique le fondement
méme de I’acte littéraire. Au coté de Fares, deux écrivains marocains sont
les plus représentatifs de cette quéte d’identité : Mohammed Khair-Eddine

et Tahar Ben Jelloun.

52



Jusqu’a sa mort en 1995, Mohammed Khair-Eddine a poursuivi
I’¢laboration de 'une des ceuvres les plus importantes de la littérature
maghrébine. A la fois poete, romancier et dramaturge, cette figure
marocaine méle tous les genres dans des textes souvent inclassables animés
par un puissant souffle lyrique. Son premier texte, Agadir (1967), présente
une sorte de drame polyphonique ou viennent se confondre roman, poéme
et théatre, et dont la juxtaposition donne I’impression a la fois d’un
désordre et d’une énergie jaillissante, qui rappelle souvent le théatre de

Kateb.

Au coté de celle de Mohammed Khair-Eddine, I’ceuvre du marocain
Tahar Ben Jelloun n’a peut-étre pas la méme force, mais elle illustre d’une
manicre originale cette quéte d’identité et du sens dans la littérature
maghrébine. Dans son premier grand texte, Harrouda (1973), la figure
légendaire de Harrouda, prostituée et sorciere, incarnation de la sexualité et
du désordre, obseéde 1’imagination du narrateur et domine tout le roman.
Deux villes sont évoquées : d’abord Fes, ville de 1’enfance, traditionnelle et
opaque ; et Tanger, la ville de I’adolescence, ambigué, inquiétante et
ouverte aux séductions de modernité. Ainsi, de 1'une a [’autre errent

I’imagination et la mémoire.

Enfin, méme lorsqu’ils ne sont pas explicitement autobiographiques,
les textes de Ben Jelloun s’apparentent souvent a une entreprise de

remémoration ou a une quéte d’identité.

La recherche de I’identit¢ ne se limite pas dans la littérature
maghrébine contemporaine a I’individu. Il semble que les écrivains
s’intéressent de plus en plus a la mémoire collective pour y chercher les
racines d’une identit¢ commune que 1’aliénation causée par la colonisation
aurait altérée ou fait disparaitre. Il ne s’agit plus alors de considérer
I’histoire comme le champ des luttes politiques ou nationalistes, qui ont

marquées le dernier demi-siecle, mais de revenir a un passé beaucoup plus
53



ancien et précolonial. Il faut retourner au temps mythique des origines afin
de retrouver I’authenticité premicre sur laquelle, seulement, pourra se
fonder 1’identité véritable de la communauté, mais aussi restaurer une

identité collective plus complete et plus vraie.

54



Chapitre V:La littérature féminine maghrébine de langue

francaise

La femme a toujours fait partie de littérature maghrébine de langue
francgaise. Sujet fascinant qui suscite un intérét certain, la femme est
souvent présente dans le texte maghrébin sous différentes formes : images,
personnages, références...cependant, a un certain moment de 1’histoire, elle
ne va plus se contenter de la place ornementale ou du statut de muse. Elle
voudra se dire a son tour. Ce qui viendra un peu sur le tard dans le cas de

la littérature féminine maghrébine de langue francaise.

Les femmes n’écrivent pas beaucoup comparativement aux hommes. Et
méme quand elles écrivent, elles se cachent souvent sous un pseudonyme.

Pudeur ? Raisons sociales contraignantes ?

I1 a fallu attendre 1947 pour voir paraitre les romans de Taos Amrouche

et de Djamila Debéche.

C’est qu’on ne veut pas engager la famille ou le mari, pour diverses
raisons. On préfere étre discret. Le masque peut permettre de dire certaines

veérités sans se dévoiler.

Les sujets de ces romans sont de plus en plus diversifiés. Cependant
nous pouvons remarquer une polarisation sur quelques thémes principaux
traitent de problémes sociaux, en méme temps d'ailleurs que politiques
avant l'indépendance): D. Debéche, Leila jeune fille d'Algérie (1947) et
Aziza (1955); A. Djebar, La Soif (1957), Les Impatients (1958), Les
Enfants du nouveau monde (1962), Les Alouettes naives (1967); Aicha
Lemsine, La Chrysalide (1976) ; D. Lachmet, Le Cow-Boy (1983).

Les problémes du couple tiennent une grande place chez bon nombre
d’écrivaines, notamment A. Djebar, M. Ben, A. Lemsine, F. Touati, H.

Zinai-Koudil ; qui se terminent immanquablement sur un échec. Les

55



amours sont contrariées et frustrées, étouffées par le communautaire.
L'auteure parait nourrir d'autres modeéles que ceux de la société
traditionnelle, d'ou 1'itinéraire des héroines aspirant a une libération mais se

heurtant aux réalités contraignantes ou mutilantes méme selon les romans.

Parmi ces problémes sociaux, ceux encore des jeunes Algériens et
Algériennes vivant en France issus de parents immigrés autrefois. Ainsi,
chez L. Sebbar, mais aussi chez F. Belghoul il est question de dérive,
errance, recherche d'identité, métissage culturel ou ressourcement aux
origines. Les héroines traversent d'une rive a l'autre ou demeurent dans la

marginalité.

Un autre domaine est abordé, rejoignant d'ailleurs l'autobiographie,
celui de l'intimisme ou méme de l'égocentrisme. Corps dévoilé au soleil, ou
corps éclaté ; nous retrouvons cet éclatement dans La Grotte éclatée de Y.
Mechakra. Cette présence et cette affirmation du corps féminin sont une

forme d’existence et d’affirmation de soi dans le texte féminin.

La premiére Marocaine publie, en 1982, le roman Aicha la rebelle, c’est
Halima Ben Haddou, suivie par trois autres, Badia Hadj Naceur, Leila
Houari et Farida Elhany Mourad, et en 1987 une nouvelle auteure, Nafissa
Sbai publiant au Maroc L'Enfant endormi. Quatre auteures avec quatre
romans de 1982 a 1986.

Le roman de Halima Ben Haddou a donné lieu a une grande publicité
dans Jeune Afrique qui a édité le livre, surtout que l'auteure est une jeune
Marocaine paralysée par la polio depuis 1'dge de neuf ans. Dans Jeune
Afrique, on pouvait lire que ce roman était « considéré au Maroc comme le
best-seller actuel de la littérature marocaine francaise ». Il s'agit d'une
histoire d'amour dans le Rif marocain au moment de I'occupation
espagnole. Aicha lutte pour les siens, mais elle est rejetée par ceux-ci parce
que le propriétaire espagnol, employeur de ses parents, l'a adoptée.
L'auteure a mélé l'imaginaire a l'histoire vécue. Elle déclarait méme :

56



"Aicha c'est 1'héroine, mais la rebelle c'est moi ». Retenons le symbole

d'une volonté d'étre et de s'affirmer.

Le roman de Badia Hadj Naceur, Le Voile mis a nu (Paris, Arcantére,
1985) est autrement plus audacieux, peut-étre parce que l'auteure est
psychothérapeute. Yasmina, d'une grande famille de Tanger, tombe
amoureuse d'un Francais. La voila donc, hors des normes de la société et de
la religion. L'amant meurt dans un accident d'avion et Yasmina part pour la
France ou elle fait la connaissance d'un Algérien. En réalité, elle méne une
vie d'errance sexuelle, passant dans les bras de partenaires successifs,
hommes et méme femmes. Elle devient "une poule de luxe", extrait du
roman, et ne dédaigne pas non plus les alcools. Le roman ne décrit pas
I'évolution d'une société, mais de quelques cas a travers Yasmina, qui est
un cas d'émancipation exagérée. Dans cette aventure, beaucoup d'illusions,
de faux semblants et de mystification. Peut-€tre a travers cette errance de
Yasmina faut-il découvrir la recherche d'une identité face a une image de
soi éclatée, a la dérive. L'écriture est trés morcelée au début, puis les
phrases s'étirent de plus en plus. Ce roman est pour l'instant le plus "osé",

comme on dit, des romans féminins maghrébins.

L'auteure de Leila Houari Zeida de nulle part raconte son itinéraire bien
qu'elle se refuse a dire Je. Leila, I'héroine, quitte Fés pour Bruxelles avec sa
famille. Intégration difficile, contradictions, conflits, révoltes contre les
tabous, d'ou le retour au pays natal pour retrouver les racines et le bonheur
de vivre. Mais la aussi, elle est heurtée. Elle revient, donc, a la maison avec

de la menthe fraiche et des fleurs d'oranger.

L’écriture dévoile surtout quand 1’auteure dit « je » et s’expose ainsi a
nu. D’ou ’emploi par certaines femmes du pseudonyme pour dissimuler,

porter le masque et ne pas géner.

57



a) Emergence d'une parole authentiqguement féminine

La thématique du silence occupe une place importante dans la
littérature maghrébine de langue francaise I’image d’une société ou la

femme se doit de garder le silence.

La thématique du silence occupe une place importante dans la littérature
féminine algérienne reconstituant 1’image d’une société ou la femme se
doit de garder le silence, devant cette interdiction séculaire de prendre la
parole, certaines écrivaines ont bravé I’interdit en osant briser la chaine du
silence et aller au dela de cette aphasie en criant les douleurs, les cassures

ensevelies au creux de leurs corps depuis des générations.

Pour Annette De La Motte, le silence est « espace d’écoute, terrain de

résonance, ce silence anéantit la parole et la fait renaitre ».

En empruntant des stratégies bien a elles, les femmes ont tenté de faire
ce qu’elles n’avaient pas le droit de proférer, ne pouvant exprimer une
parole individuelle en utilisant le « je », les écrivaines algériennes ont tenté
de détourner ce silence ancestral en se dévoilant dans un premier temps par
le biais de 1’autobiographie collective ou plurielle ou le «je» se cache
derriere la communaut¢ de femmes qu’elles représentent, le cas par
exemple d’Assia Djebar qui a publié son ler roman La soif et qui s’attira la
foudre des nationalistes qui lui reprochaient son manque de prise de
position politique, ce livre traite de la relation des couples dans un milieu
d’assimilés.

Son ceuvre demeure la voix des femmes auxquelles elle donne un statut
de sujet déroulant leur vécu, leur difficulté¢ d’étre, et laissant sourdre une
révolte toujours vivante, fille, mére et grand-meére, battantes ou gardiennes
de la tradition, cloitrées ou libres, soumises ou rebelles, toutes portent des
blessures indicibles, et gardent en mémoire le geste libérateur par lequel,
chacune a sa maniére, a tenté un jour de briser la tradition opérant la

rupture, I’auteur remonte le cours de son passé a travers I’autobiographie
58



ou se mélent souvenirs personnels et histoires de la famille sur plusieurs
générations, I’exploration du passé comme la construction de la mémoire
individuelle ou collective, passe par la langue celle de 1’autre, les relations

complexes entre langue et écriture jalonnent I’ceuvre d’Assia Djebar.

En donnant la parole a trois générations de femmes dans femmes
d’Alger dans leur appartement, 1’écrivaine restitue leur passé douloureux,
seul moyen d’appropriation de leurs vies, ces personnages qui ont vécu
avant et apreés I’indépendance partagent la méme souffrance celle d’avoir
donné leur premier né a la mere ou la belle mere. Dans son récit, Fatima
s’est séparée de son fils des le troisiéme jour de sa naissance pour le confier
a sa mere Arbia, il lui revient adolescent, a son tour Fatima €léve sa petite
fille le temps de permettre a sa bru Anissa de finir ses études, quand cette
derniere décide de reprendre I’enfant, son mari s’y oppose, prise de peur
devant un destin qui se répete, elle s’enfuit avec sa fille a I’étranger ou

réside sa mére brisant la chaine de la fatalité.

Cette perte de I’enfant qui représente une partie d’elle-méme fonctionne
comme un dépouillement de la vie des femmes et des blessures enfouies
dans leur passé qu’elles tentent d’exorciser en reproduisant ce qu’elles ont
vécu : Arbia mariée a 13ans, sans le consentement de sa famille est
longtemps reniée, sa fille Fatima brillante éléve promise a un bel avenir
connait le méme sort, son pére la marie a 14ans a ’'un de ses amis de
crainte que l’instruction lui donne des idées, Anissa rend le cours des
événements par la fuite a I’étranger, les traumatismes vécus dans le silence
marquent a jamais les femmes dans leurs corps comme dans leurs
mémoires, elles se libérent de leur passé en racontant la trame de leur
souffrance, la réalité¢ dénudée et transmise participe a la prise de conscience
et accélere I’histoire, Anissa par le vécu de sa belle mére refuse une

situation qui se répete et décide de rompre le lien en quittant son pays.

59



Apres la parole, I’écrit va servir de moyen de transgression de I’interdit
pour la génération qui est allée a I’école, Maissa Bey déclare : « J’écris
pour éviter les hurlements ». Elle n’avait d’autre choix que celui de
sortir du silence pour manifester sa présence ou leur présence dans une
société qui feint de les voir et par la méme s’affirmer en tant que
présence parlante et non plus comme fantome muet. Dans son roman
L’amour, la fantaisia, les lettres circulent bravant :
Dés le premier jour ou une fillette sort pour apprendre
I’alphabet, les voisins prennent leur regard matois de ceux
qui s’apitoient dix ou quinze ans a 1’avance : sur le pere
audacieux, le frére inconséquent, le malheur fondra
immanquablement sur eux, toute vierge savante saura

écrire écrira a coup sir la lettre, viendra 1’heure pour elle

ou ’amour qui s’écrit est plus dangereux que I’amour

séquestre.

La narratrice découvre e secret de trois jeunes filles cloitrées. Elles écrivent
des lettres d’amour a des hommes du monde entier et en regoivent en
quantité, au nez de leur famille grace a un magazine féminin auquel elles
sont abonnées qui propose des patrons de couture, bravant tous les interdits,

et luttant contre 1’autorité et la tradition pour s’ouvrir au réve et a I’amour.

b)Le rapport specifique a I’écriture

Nous I’avons vu précédemment que la femme, au dela du fait de dire, il
est question aussi de se dire. Traduire ses pensées, exprimer ses sentiments
ou ressentiment par rapport a une question donnée — méme s’agissant d’une
question qui a priori n’a rien avoir avec soi, s’exprimer sur une question,
c’est dévoiler un peu de soi — un rapport spécifique a 1’écriture. La femme
qui a vécu toute sa vie dans un royaume psychique lui défendant de clamer
haut et fort ce qu’elle pense — ce qui était et est un droit dés la naissance

pour un homme — détient en sa possession le POUVOIR de le faire, elle
60



n’hésitera que dans un premier temps. A la sortie de Cendres a I'aube en
1975 de Jalila Hafsia en Tunisie des journalistes ont parlé
d"'exhibitionnisme". Le fait de raconter sa vie, de 1'exposer, méme a travers
la fiction, serait de l'exhibitionnisme. La femme, devant étre protégée des
regards extérieurs, devient dans cette exhibition une fitna (une épreuve
troublante pour I'hnomme). L'écriture dévoile donc, surtout mais méme sans,

que l'auteure dise Je et s'expose ainsi nu.

La femme, selon une certaine maniere de voir, devrait rester a sa place,
ne pas exposer son intimit¢é au grand public. Sa confession, dans
'autobiographie romanesque particuliérement, est difficilement tolérable
pour certains, car il s'agit de démesure. Il en va de méme quand la femme
investit l'espace masculin dans le travail salari¢ (bureau, usine, etc.),
comme l'a montré Fatima Mernissi. C'est pour les hommes le monde
renversé ou l'homme n'est plus tranquille. L'écriture fait partie de ces

espaces que I'homme se réservait.

D'ou, donc, I'emploi par certaines femmes du pseudonyme pour
dissimuler, porter le masque et ne pas géner. Autrefois, il n'était pas

davantage question de se laisser photographier.

Le rapport a l'écriture constitue donc une certaine aventure que les
jeunes intellectuelles vont se permettre de vivre. Les tabous traditionnels
s'écroulent. Les jeunes filles faisant leur entrée en masse dans les écoles,
les lycées et I'Université, ont trop a dire pour demeurer silencieuses. Dans
Ordalie des voix, écrit Aicha Lemsine, ¢’est effectivement, non pas Ordalie
par le feu mais épreuve a subir en public. La femme écrivaine est jugée
lorsque sa voix est entendue dans I'écriture. Des journalistes parlaient
d'exhibitionnisme, mais d'autres parlent de "courage". Prendre la plume,
c'est effectivement, dans ce contexte, s'affirmer comme personne adulte,

sans le secours d'un intermédiaire masculin.

61



L'apparition des femmes-écrivaines dans la littérature est donc un
enrichissement, un rééquilibrage nécessaire car ce que les femmes ont a
dire, les hommes ne peuvent le dire a leur place et ne sauraient le dire, en
tout cas, de la méme manicere. La possibilité pour les femmes de s'exprimer
ainsi et le courage de certaines en le faisant ne peuvent donc qu'étre salués
comme une évolution sociale importante dans les changements au

Maghreb.

A D’instar de Djebar, Latifa Ben Mansour a choisi de recréer cet espace
féminin a travers des textes littéraires dominés par les voix narratives
féminines. Parler par la voix de ces femmes, c’est leurs permettre de se
dire, de briser la chaine du silence, de vivre tout simplement. L’auteure
veut faire entendre ce silence, le rendre parlant en écrivant ces paroles

interdites sur le papier.

Ainsi, le premier roman de Ben Mansour Le chant du lys et du basilic,
1990, est un premier pas vers cette libération de la parole, d’ou le choix
d’un personnage féminin qui se retrouve condamner au silence suite a un
coma. En se réveillant, Meriem s’apercoit de son incapacité a faire sortir
les mots de la « cloison » de ses levres. Une panique et un grand désarroi la
saisissent. Que faire ? rassembler ses ultimes forces pour recouvrer cette

liberté dont elle n’a jamais jouit ?

Elle va lutter dans sa chambre d’hdpital contre cette mort silencieuse,

contre ce mutisme séculaire.

Dans Mes hommes de Malika Mokeddem, le « je » triomphe par toutes
les sensations du destin d’une femme vivant dans le désert algérien. Dés
son jeune age, le personnage observe le comportement des hommes au sein
de leurs familles, les méres qui forment leurs fils en hommes de demain,

cruel et injuste !

62



Quand aux filles, elles les forment a la soumission :

Il faut que tu aies honte. Tu dois avoir honte. Ne I¢ve pas
tes yeux sur les gargons. Sur les hommes. Baisse la téte.
Dans la rue surtout. Ne te détourne pas. Si je te parle de

honte, c¢’est que tu manques de pudeur...

Et la fille doit incontestablement s’incliner, cédant devant une société

oppressante.

63



Chapitre VI : La littéerature maghrébine de langue francaise

de la décennie noire

a)un référentiel : le contexte sociopolitique ou le potentiel

d’energie

“Il est des dates qui, dans le devenir des pays, ont marqué
profondément la vie politique et sociale, culturelle et artistique des
générations qui ont suivi ” écrivent Najib Redouane et Yamina Mokaddem

dans la présentation de leur ouvrage, Algérie, 1989.

Dans un premier temps, I’idée n’est pas de revenir sur ce qui s’est
passé en Algérie autour des années quatre-vingt-dix, mais de contextualiser
cette spécificité graphique durant cette période. Néanmoins, en Algérie,
I’année 1989 instaure une double rupture: *rupture tragique” dans
1I’évolution sociale et politique du pays d’abord - sans revenir pour I’instant
sur tous les événements qui ont marqué 1’Algérie depuis les émeutes
populaires de 1988, nous rappelons simplement que septembre 1989 est la
date de légalisation du Front Islamique du Salut par le pouvoir d’Alger -
mais également, et c’est ce qui nous intéresse en premier lieu, “ rupture
féconde ”, sur le plan littéraire, des formes d’écriture, d’analyse et
d’expression. Dans la violence et la tragédie les écrivains algériens font
entendre, souvent au péril de leur vie, une parole littéraire, que I’horreur
quotidienne rend inexorablement différente de la précédente. Ce sont ces
modifications d’écriture que nous nous attacherons dans cette premiére
partie a décrire, car elles témoignent d’un renouveau du paysage littéraire
algérien. Les années quatre-vingt-dix sont, en Algérie, celles d’une guerre
civile d’autant plus cruelle qu’elle n’épargne aucune catégorie de la société.
Les auteurs et les journalistes n’échappent pas a la barbarie, qui souvent et

des les débuts de la guerre les prend pour cible. Tahar Djaout, une des

"Algérie, 1989,pp. 11-12.
64



premicres victimes des violences islamistes. Pocte, romancier et

chroniqueur, il fut tué¢ de deux balles dans la téte devant son domicile.

C’est a cause de cette violence quotidienne vécue, de prés ou de loin —
au pays ou en exil —, que la littérature algérienne, semble plus prolifique
que jamais. Témoignant de cette vivacité¢, Beida Chikhi écrit dans un

: 8
ouvrage recent :

les textes s’accumulent sous des formes décapantes. Les
éditeurs s’activent, diffusent, les revues culturelles
proliférent, les mouvements associatifs se multiplient, font
acte et prennent acte par [’écriture, les débats publics
s’animent, questionnent, interprétent, polémiquent, se

transcrivent.

La production littéraire des années quatre-vingt-dix ne s’arréte pas,
au contraire, elle se renouvelle. Aux cotés d’auteurs déja connus et
reconnus, tels que Rachid Boudjedra, Assia Djebar ou Mohammed Dib —
pour ne citer que ceux-ci — apparaissent, en nombre, des écrivains pour qui
les années quatre-vingt-dix consacrent la premicre publication. A cette
multiplication des auteurs s’ajoute naturellement une multiplication des
textes et des genres, qui participe au renouveau des genres et des formes de

la littérature algérienne.

Pour Charles Bonn “ la parole littéraire, grace peut-€tre a son aspect
dérisoire, est probablement le seul lieu ou I’innommable risque d’entrevoir

9 .
”7, 1l est vrai que c’est, en

un sens, qui permettra de vivre malgré tout.
partie, cette exigence de parole face a I’horreur quotidienne qui permet

d’expliquer la multiplication des textes cette derniére décennie.

¥Chikhi, Beida, littérature algérienne, désir d’histoire et esthétique, Paris, L’Harmattan, 1997 p.
221
%« paysage littéraire algérien des années 90 et post-modernisme littéraire maghrébin” in
Paysages littéraires algériens des années 90 : témoigner d’une tragédie ?, ouvrage collectif sous
la direction de Charles Bonn et Farida Boualit, Paris, L’Harmattan, 1999, p.7.

65



b)"'La graphie de I'horreur™ ou le palimpseste du sang

L’incidence des événements qui ensanglantent 1’Algérie depuis le
début des années quatre-vingt-dix est certainement un déterminant majeur
de la multiplication des genres et des textes dans le paysage littéraire
algérien. L urgence du moment appelle a I’écriture. C’est cet ensemble qui
a contribué a ce que la littérature algérienne prenne un nouvel essor. La
réalité tragique n’a pas amorti la production littéraire algérienne mais a, au
contraire, généré une parole multiple.

Face a cette actualité, les témoignages se sont multipliés. En paralléle
a ces témoignages, d’autres ceuvres féminines s’affirment. Des romans
féminins, parfois a forte dimension autobiographique, sont publiés, tels
ceux de Malika Mokaddem, Latifa Ben Mansour ou encore les nouvelles
de Maissa Bey et son roman, Au commencement était la mer. Depuis que
I’Algérie est devenu cet espace sanglant, les femmes sont souvent les
tragique victimes c’est pourquoi, elles semblent prendre la parole plus que
les hommes.

M. Dib dans son roman Si diable veut, 1998, démontre ce
palimpseste du sang, cette construction de 1’horreur. Il a choisi le
symbolisme a travers la sauvagerie canine qui prend d’assaut le village de
Tadart le jour de I’Aid. Ecrit dans un style onirique, les mots, les images et
I’horreur remplissent les paroles.

Y. Khadra dans ses textes A quoi révent les loups et Les agneaux du
Seigneur se consacre a la monté de I’intégrisme et les massacres. Avec un
regard lucide et une description avec d’une imagerie observable, 1’auteur
décrit dans 1’un avec minutie le portrait psychologique d’un terroriste, dans
’autre, la genese idéologique d’un parti politique au cceur du radicalisme.
Toujours dans cette optique de témoigner de cet événementiel terrifiant et

sanglant.

66



Il apparait, au regard de ce bref panorama de la littérature algérienne
des années quatre-vingt-dix, que les événements tragiques qui secouent
I’ Algérie depuis le début de cette décennie, ont bien provoqué une rupture
féconde, sur le plan littéraire, des formes d’écriture. La sceéne littéraire
algérienne de cette derniére décennie semble, en effet, s’inscrire dans un
contexte de renouvellement.

La littérature algérienne des années quatre-vingt-dix semble en effet
privilégier la dimension critique et une forme de prise en charge du réel a
’¢laboration littéraire. Il ne faudrait pourtant pas conclure trop rapidement
a un abandon de toute préoccupation littéraire chez les écrivains algériens
des années quatre-vingt-dix. L’effacement des marques de littérarité peut
étre considéré comme un nouvel exercice de style qui témoigne de
I’envahissement du littéraire par le réel. La question de la littérarité des
textes algériens des années quatre-vingt-dix est plus que justifiée.

Il s’agit d’un lien indissociable qui unit I’actualité et la fiction.

67



Chapitre VII : La littérature maghrébine de langue francaise

contemporaine

a) Spécificités et eclatement des genres et des codes

Il faut pour comprendre la signification de la littérature algérienne
actuelle, non seulement la rapprocher de 1’actualité du pays, mais aussi de
I’évolution littéraire de I’ensemble de la littérature maghrébine. En effet, le
foisonnement des textes publiés s’explique par une urgence de la parole
face a un quotidien tumultueux, se comprend €galement a travers la courte
mais riche histoire de la littérature algérienne d’expression francaise.
Difficile, en effet, de parler d’un renouvellement du paysage littéraire
algérien sans évoquer au préalable les conditions dans lesquelles la
littérature algérienne de langue frangaise s’est constituée et a évolué. La
littérature algérienne a connu un vaste mouvement de transformation
interne dans ses procédés et ses themes narratifs et de transformation
externe : éclatement spatial par 1’exil des lieux.

Impossible d’évoquer une rupture sur le plan littéraire des formes
d’écritures et d’expression sans ¢évoquer comme référent les formes
d’écriture qui ont précédé¢ dans le paysage littéraire algérien.

“L’¢époque n’est plus de ce qu’on a pu appeler la “ génération

29 9

terrible > écrit Charles Bonn décrivant le paysage littéraire algérien des
années quatre-vingt-dix. Il nous appartient, afin de mieux faire ressortir les
modifications d’écriture que nous nous attachons a décrire dans ce chapitre,
de présenter cette génération des “ enfants terribles” qui a occupé le
paysage littéraire algérien.

Les années quatre-vingt déja, et surtout les années quatre-vingt-

dix marquent la fin d’une dynamique collective des grands écrivains

maghrébins au profit d’un morcellement littéraire.

68



Cet émiettement du paysage littéraire algérien se traduit par une
multiplication des auteurs et des textes (que nous avons mise en évidence
dans un point précédent), en méme temps que par une dissémination des
écrivains dans des maisons d’édition de plus en plus variées. En France
nous pouvons noter par exemple I’entrée en force de la littérature

algérienne chez des éditeurs comme Actes Sud, Stock, ou Gallimard.

Enfin cette esthétique de la dissémination ou du morcellement se
traduit par une disparition de la frontiere entre les genres mais plutot dans
le sens ou la réalité rejoint et contamine le littéraire, introduisant de
nouveaux développements de la littérature algérienne. On assiste, en effet,

a un retour du référent.

Il est difficile de séparer le contexte politique de I’actualité
littéraire algérienne, I’horreur quotidienne développant nécessairement,
nous 1’avons dé¢ja dit précédemment, une écriture différente. C’est ainsi
que, dans les années quatre-vingt- dix, on assiste a une emprise beaucoup

plus immédiate du réel sur le fait littéraire.

Les années quatre-vingt-dix marquent, en effet, le retour a une écriture
beaucoup plus directement narrative en méme temps qu’elles témoignent
du lien indéfectible, dans la littérature algérienne contemporaine, entre

écriture et actualité.

Cette tendance va en s’accentuant dans les années quatre-vingt-dix : le
réel, qui devient de plus en plus insistant, prend le pas sur la subversion

formelle.

Pour Jacques Noiray “ les acquis des années antérieures ne sont pas
oubliés et D'influence de grands créateurs comme Kateb Yacine,

Mohammed Dib, Rachid Boudjedra reste sensible. ”

69



b)Vers une interculturalité

L’Algérie a subi —subit- des changements sociaux, €conomiques,
politiques,... trés importants. Les textes n’échappent pas a ces événements
qui touchent le pays. Les textes racontent I’ Algérie et ses maux ainsi que
les différentes mutations qu’a connues la société avec la transposition de la
réalité.

Les textes inteégrent un brassage civilisationnel, linguistique et culturel
mais générique aussi puisque ’auteure y fusionne une variété de genres
littéraires. La fiction s’amalgame a la réalité jusqu’a la transgression
générique. Elle vient s’immiscer dans la réalité et fusionne avec elle.
L’auteure transgresse tout ce qui est norme, permettant ainsi des
hybridations genrologiques. Il s’agit de ’hybridation littéraire que Yves
Stalloni qualifie de : « fusion et confusion des genres ». Méler les genres,
démultiplier le « je ». C’est choisir de se dire sans se soumettre aux regles

d’un genre défini.

L’écriture est un refuge, une lutte contre I’enfermement. Les frontiéres
littéraires n’étant plus que perméables, elles sont entiérement éclatées. Une

¢criture de forme hybride en découle.

Les auteurs font éclater les frontieres temporelles et particuliérement les
frontiéres spatiales a la recherche de 1’identité, de la mémoire, des origines,
du moi,... Le récit est voulu « atemporel » et quasiment « a-spatial » et

symbolise le non aboutissement de la quéte.

Par I’éclatement spatial que 1’auteur exprime dans son ceuvre littéraire,
il ne brise pas que les frontiéres géographiques, mais aspire a briser toutes
les limites. Il marque une rupture par la transgression des frontieres
geénériques remettant ainsi en question 1’écriture romanesque. L’éclatement
spatial est au service d’un éclatement identitaire afin d’atteindre
I’universalité.

70



Les espaces sans frontieres sont ouverts, choisis parce qu’ils facilitent
I’exil et permettent d’errer en toute liberté, franchissant toutes les barriéres.
L’auteur franchit, ouvertement, toutes les frontiéres.

En inscrivant le récit dans un espace plus vaste, 1l élargit
considérablement le regard, 1’identité, la condition faite a la femme, les
racines, la langue, ... le texte qui se présente comme le récit d’une
aventure nouvelle : ’écriture.

L’écriture, traversée par 1’éclatement, 1’interculturalité, le métissage,

traduit une quéte quasi-perpétuelle d’une identité universelle.

Certains auteurs provoquent la rencontre entre deux cultures créant le
biculturel, mais aussi l'interculturel. Un dialogue interculturel, direct et/ou
indirect, est établi permettant ainsi le développement de contacts culturels
et de liens sociaux. C’est la quéte de I’universalit¢ a travers une

appartenance plurielle.

Les personnages servent le brassage identitaire, culturel et linguistique.
Ce brassage, cette fusion, cette cohésion, cette osmose sont aussi source de
désarroi, de confrontation, de dialogue. L’ceuvre littéraire représente un

espace interculturel ou s’entrecroisent les cultures.

Dans un cadre spatio-temporel quasi-ouvert, les personnages errent dans
un espace transculturel. Ils nomadisent d’un lieu a un autre car ils ne
supportent pas et n’acceptent pas I’enfermement. L’errance et le métissage
marquent fortement I’écriture qui puise dans différents modes d’écriture et
amalgame leurs composantes narratives ; mélange de conte, de mémoire,

de récit de vie, de roman,...

Les textes se fondent sur cette diversité et cette multiplicité. Ils sont le
fief de la rencontre d’éléments culturels et scripturaires multiples venus

d’horizons divers qui vont s’imbriquer et se confondre.

71



Entre mémoire et rupture, entre réalité et fiction, les temps et les
espaces se confondent jusqu’a 1’éclatement : une batarde de plusieurs

terres, un large éventail d’écriture.

L’oubli pourrait étre salvateur, il provoque la rencontre d’éléments
culturels multiples imbriqués. A travers ’errance, on prone la diversité

culturelle et pour tendre vers I’universalité en atteignant 1’ailleurs.

La topographie, donc, est une production culturelle multiple et une
ontologie particuliere de I’humanité. Transcender toutes les barrieres
geéographiques, politiques et culturelles dans une vision interculturelle
assure dialogue, échange et partage. La mer est, par exemple, percue
comme espace de liberté et d’errance, centre de nombreux brassages et de

nombreuses fractures. Un espace de production culturelle multiple.

72



Conclusion géneérale

73



Conclusion générale

Une peinture du réel algérien. La littérature maghrébine de
langue francaise s’est voulue comme tel. Une premiere peinture vers les

années vingt, ensuite nous 1’avons vu tout au long de cette €étude.

Nous nous sommes attaché a souligner qu’il y avait chez les
écrivains des années quatre-vingt-dix une volonté de témoigner du réel
algérien : “ nous ne pouvons faire I’impasse en tant qu’écrivains algériens

. 10
sur ce qui se passe chez nous ”

écrit par exemple Abdelkader Djemai en
1996. Comme souvent dans les contextes de crise, les genres mineurs ou
marginalisés suppléent a d’autres formes d’expression que la violence et la
terreur ont rendues aphones ou obsolétes. En ce sens, le roman noir nous
semble jouer un réle important dans le paysage littéraire des années quatre-
vingt-dix. Il apparait, en effet, comme un moyen pour les romanciers de

rendre compte, d’une fagon immédiate et critique, de la situation politique

et sociale de 1’Algérie d’apres 1989.

Les romans noirs nous “ montrent, dans leurs fictions violentes,
un univers “ connu ” qui est celui de notre vie quotidienne mais aussi celui
dont les médias s’épuisent a nous présenter des aspects disparates ou a nous

1 o, .
' écrit Jean Pons. Ceux de notre

proposer des analyses de circonstance.
corpus sont profondément ancrés en terre algérienne et offrent aux lecteurs

une peinture de la ville algérienne qui n’évacue ni la violence, ni la peur.

Dans le roman policier, la ville n’est pas un simple référent
garantissant un effet de réel. La définition qu’en donne Chesterton en 1901
(““ le roman policier est I’lliade de la grande ville ) affirme le lien entre le
genre policier et le développement de 'urbanisation [....] Dans le roman

noir, I’observation clinique du centre de la ville, point de jonction du

1n revue Algérie Littérature/ Action, n° 3-4, septembre-octobre 1996.
" 1bid., p. 9.
74



plaisir, de I’argent et du crime, conduit a une représentation mythique

négative de 1’espace urbain.

Nous avons déja souligné 1’enracinement des romans noirs de notre
corpus en terre algérienne ; nous voudrions ici nous concentrer sur les
images et les descriptions que les auteurs offrent de la ville, car elles nous
paraissent, d’une part, rendre compte de I’aggravation du climat en Algérie
et étre, d’autre part, étroitement liées a la critique du systéme et de la vie

sociale de ce pays.

75



Bibliographie géenérale

76



Achour Christiane et Azza-Bekkat Amina, Clefs pour la lecture des
récits, Convergences critiques Il, Ed. Du Tell, Blida, 2002

Achour Christiane, Histoire littéraire et anthologie : Anthologie de la
littérature algérienne de Langue francaise, Paris, ENAP- Bordas, 1990.
Agar-Mendousse Trudy, Violence et créativité de I’écriture algérienne
au féminin, L’Harmattan, 2006.

Beneton Philippe, Histoire de mots : culture et civilisation, ed. Les
Presses de Sciences po, 1975.

Benoit Eric, Ecrire le cri. Le Livre des questions d’Edmond Jabés, P.U
de Bordeaux, 2000.

Berthelot Francis, Parole et dialogue dans le roman, du discours

intérieur au dialogue, Paris, Nathan, 2001

Bouguerra Mohamed Ridha et Bouguerra Sabiha, Histoire de la
littérature du Maghreb : Littérature francophone,Paris, Ellipses,
coll. « Littératures », 2010, 255 p.

Bouhdiba Abdelwahab, L’imaginaire maghrébin, Tunis, Céres, 1994.

Bourdieu Pierre, Langage et pouvoir symbolique, Paris, Fayard, 2001.

Bourdieu Pierre, Les regles de I’art, Seuil, 1992.

Compagnon Antoine, La seconde main ou le travail de la citation,
Paris, Seuil, 1979.

Coordination internationale des chercheurs sur les littératures
maghrébines, Charles Bonn (dir.), Naget Khadda (dir.) et Abdallah
Mdarhri-Alaoui (dir.), La Littérature maghrébine de langue francaise,
Vanves, Edicef, coll. « Histoire littéraire de la francophonie », 1996,
271 p.

De La Motte Annette, Au-dela du mot, une « écriture du silence » dans
la littérature francgaise du XXeme siecle, LIT : ARS Rhétotica, 2004.

77



Déjeux Jean, Femmes d’Algérie, légendes, traditions, Histoire,

littérature, Ed. La boite a documents, Paris, 1987.

Déjeux Jean, La littérature féminine de langue francaise au Maghreb,
Ed. Karthala, Paris, Déjeux Jean, Le sentiment religieux dans la
littérature maghrébine de langue francaise, L’Harmattan, 1986.

Déjeux Jean, Littérature maghrébine de langue francaise : Introduction
génerale et Auteurs, Ottawa, Naaman, coll. « Littératures », 1973, 493 p
Ducrot Oswald, Le dire et le dit, Paris, Minuit, 1984.

Durand Gilbert, Les structures anthropologiques de I’imaginaire, intro-
duction a l'archétypologie générale, PUF, 1963

Genette Gérard, Discours du récit, Seuil, 2007 [1972].

Goldenstein Jean-Pierre, Pour lire le roman, Paris, Duculot, 1985
Hamid Hocine, « Mythe et mystification dans la littérature maghrébine
d’expression frangaise », Recherches et Travaux, Editions littéraires et
linguistiques de l'université de Grenoble, n’ 81 « Pouvoirs du mythe
dans les littératures francophones du Maghreb et du
Machrek »,152-137 .p ,2012
Khadda Nadjet, Représentation de la féminité dans le roman algérien
de la langue francaise, O.P.U., Alger, 1991.
Khatibi Abdelkebir, La mémoire Tatouée, Paris, Denoél, 1971.

- Du Bilinguisme, Paris, Denoél, 1985

- Le corps oriental, Ed. Hazan, 2002.

Kerbrat-Orecchioni Catherine, L’Implicite, Paris, Armand Colin, 1986
Georges Lukacs, La théorie du roman, Paris, Denoél, 1968.

Macherey Pierre, Pour une théorie de la production littéraire, Paris,
Maspero, 1966

78



Maingueneau Dominique, Linguistique pour le texte littéraire, Armand
Colin, 2007 [1986].

Reuter Yves, Introduction a I’analyse du texte, Paris, Bordas, 1991
Ricouart Jeanine, Ecriture féminine et violence, Summa Publications,
1991.

Rocca Anna, Assia Djebar, Le corps invisible, Voir sans étre vue,
L’Harmattan, 2005.

Van Den Heuvel Pierre, Parole, Mot, Silence : Pour une poétique de

I’énonciation, Paris, José Corti, 1985

79



Table des matiéres

Préambule ... ..o 02
Introduction générale ... 05
Chapitre 1: Une littérature (avant une) autre....................ccoeeveennn.n. 09

a) Autour du roman exotique : Les écrivains francais voyageurs ....09

b) Les grandes écoles littéraires de 1'époque: ............ceviviinnn.... 10
1. L'école algerianiSte ..........cvvvriiiiiiiiiiiiiiiie e eeeen, 10
2.L%cole d'AIgeT. ... 11
Chapitre 2: La littérature algérienne de langue francaise de I’entre-deux-
GUETTES ...ttt e, 16
a) Naissances de cette littérature...............cooeiiiiiiiiiiiiiiinnn... 16
b) Les auteurs €t 1es GUVIES.......covviiiiiiii i, 18
L.Ben Cheérif.......ooiii e, 18
2. Khodja Chukri ......oooviiii 19
3.0uld Cheikh... ..o 20
4. Hadj Hamou. ..o 23
S.ElHammamy AlL......oooiiiiii e 24
Chapitre 3: Ancrage de la littérature maghrébine de langue francaise
autour des années S50.........o.iiiiiiiiieee e 26
) Avant 1054 . 30
D) APIes 1054 . . e 35
C)APIES 1962, .. e 43

Chapitre 4:La littérature maghrébine de langue francaise face a I’Autre..48

a) La quéte identitaire ou un moi recherché............................l. 49
b) Le bilinguisme ou le génie en ferveur...................cooviiiiinnnn 50
c) L'exil, I'errance ou le voyage intérieur.............ccevvvveinneenneennnn. 51
Chapitre 5:La littérature maghrébine féminine de langue frangaise...... 55
a) Emergence d'une parole authentiquement féminine.................. 58
b) Le rapport spécifique a I'écriture.............cooeveviiiiiiiiiiinn.nn. 60

80



Chapitre 6: La littérature maghrébine de langue francaise de la décennie

Chapitre  7:La littérature = maghrébine de langue frangaise

(670 1 11S) 101 0T0) 1141 68
a) Spécificités et éclatement des genres et des codes..................... 68
b) Vers une interculturalit€..................oooiiiiiii i 70

Conclusion générale............coo it 73

Bibliographie genérale..............cooiiii i 76

81



