
1 
 

République Algérienne Démocratique et Populaire 

Ministère de l’Enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique 

Université Mohamed Seddik Ben Yahia 
 

 

 

 

Faculté des lettres et des langues 

Département de lettres et langue française  

 

 

 

Cours de littérature maghrébine 

Niveau Master 1 Littérature et civilisation. 

 

 

 

Présenté par : Dr. LABANI-ADJEROUD Ahlem 

 

Année universitaire : 2018/2019 

 

 

 



2 
 

Préambule : 

 

Ce cours est destiné aux étudiants de master 1, option Littérature et 

civilisation. Il offre plus qu’une initiation à la littérature maghrébine de 

langue française : étant donné que les étudiants postulants pour le master 

L&C ont eu une première formation en deuxième année de licence au cours 

de la matière Littératures de la langue d’étude, le suivant cours a pour 

objectif d’approfondir leurs connaissances et savoirs afin d’améliorer leur 

prestation en la matière. 

Le principal objectif de la présente option est de former des 

enseignants-chercheurs en littérature et civilisation capables de mener une 

recherche à la fin de leur formation tout en élaborant et présentant un 

Travail d’Etude et de Recherche. 

De plus, amener l’étudiant à l’autonomie puisque la formation sera 

sanctionnée par la rédaction d’un mémoire où l’étudiant-chercheur va 

démontrer son aptitude à élaborer un travail de recherche dans le domaine 

de la littérature maghrébine de langue française, à travers la mise en œuvre 

de ses savoirs et la capacité à définir un sujet de recherche, en maîtriser la 

documentation, en présenter la synthèse. L’étudiant, et futur enseignant 

donc, n’aura aucun mal à mener des projets de recherches. 

Ce cours permettra d’initier les étudiants à la recherche en 

Littérature. Cette initiation s’appuie sur les contenus cernant les différents 

sujets dans lesquels des problématiques de recherche peuvent être traitées 

en vue de leur mémoire à présenter. 

Nous tenons à faire remarquer que par Maghreb, nous entendons le 

petit Maghreb – Maroc, Tunisie, Algérie – cependant le présent cours de 

littérature maghrébine de langue française donnera l’impression que cette 



3 
 

recherche est plus axée sur la littérature algérienne de langue française, 

c’est que cette dernière est la plus conséquente par rapport aux deux autres. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

Sommaire 

Introduction générale 

Chapitre 01 :  

Une littérature (avant une) autre 

Chapitre 02 :   

La littérature algérienne de langue française de l’entre- deux-

guerres 

Chapitre 03 :  

Ancrage de la littérature maghrébine de langue française                     

autour des années 50   

Chapitre 04 :  

La littérature maghrébine de langue française face à l’Autre 

Chapitre 05 : 

 La littérature maghrébine féminine de langue française   

Chapitre 06 : 

La littérature maghrébine de langue française de la décennie 

noire 

Chapitre 07 :  

La littérature maghrébine de langue française contemporaine 

Conclusion générale 

Bibliographie générale 

 



5 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Introduction générale 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

Introduction  générale 

Littérature maghrébine de langue française comme objet 

d’étude 

Avant toute chose, il faut se pencher sur le problème de la désignation. 

La littérature maghrébine de langue française désigne comme allant de soi 

un instrument (la langue française) et un lien d’origine (le Maghreb). 

Doit-on dire : littérature maghrébine de langue française ou littérature 

maghrébine d’expression française, ou encore littérature maghrébine de 

graphie française. Chacune de ces appellations présente une réflexion  

justifiée par rapport à l’objet d’étude. Expression vient d’exprimer : 

manifester, par le langage, la pensée. La pensée n’est pas française, elle est 

maghrébine mais manifestée par la langue française qui est l’outil 

d’expression. Le lien d’origine et d’expression c’est le Maghreb. La 

littérature comme chacun le sait est l’expression de la société. Cependant, 

la langue est véhiculaire d’une certaine culture aussi.  

Pourquoi la langue française ? Sans doute, comme l’affirme Kateb « j’ai 

appris le français pour dire aux Français que je ne suis pas Français», mais 

surtout par ce que ces écrivains ont eu pour la plus part leur instruction en 

cette langue, la langue de l’oppresseur et qui est, à défaut de l’arme à feu, 

la seule arme qu’ils détiennent et qu’ils connaissent et maitrisent pour 

s’affirmer, pour se défendre. 

Par ailleurs, cette littérature s’est appuyée sur deux cultures 

radicalement différentes, deux histoires antagoniques, deux publics 

différents et divers dans leurs savoirs et leurs désirs, traversée par la 

colonisation et l’acculturation. Mais, il faut dire qu’elle a progressé à partir 

de ces contradictions. 



7 
 

   Donc, ce serait faux de faire du Maghreb des écrivains francophones. 

Il s’agit d’une entité originale et riche marquée par la civilisation arabo-

musulmanes, modelée des influences multiples.  

   Elle est différente de la littérature dite coloniale qui l’a précédée. Ni 

Louis Bertrand en Algérie, ni les Tharaud au Maroc ne peuvent prétendre 

faire partie de cette littérature malgré la qualité de leurs œuvres ou leur 

degré de connaissance pour une civilisation dont ils se sont imprégnés. Du 

reste, ils portent un regard étranger sur les réalités dont ils parlent. 

S’agissant d’une pratique littéraire du terroir, il faut un point de vue interne 

(intime).         

    Ce lien profond qui unit une littérature à sa communauté d’origine, 

sépare aussi les auteurs maghrébins des auteurs pieds-noirs comme :  

Gabriel Audisio : Jeunesse de la méditerranée. 

Albert Camus : L’Etranger 

Emmanuel Roblès : Hauteurs de la ville. 

Jean Pélégri : Oliviers de la Justice. 

Jean Sénac (poète). 

 Ce qui n’enlève en rien l’importance de leurs œuvres dans la littérature 

de français. Seulement, il s’agit de la représentation d’un certain nombre de 

valeurs esthétiques, idéologiques, religieuses, culturelles d’un peuple 

colonisé afin de se dire. Il s’agira d’un devenir, une représentation de soi, 

d’un système, les mutations vécues de l’intérieur, l’idéologie dominante. 

La ville et la compagne, la montagne et la plaine ne produisent ni les 

mêmes hommes, ni les mêmes œuvres. Ils n’auront ni les mêmes sources 

d’inspiration ni les mêmes formes d’expression. De plus, les textes écrits en 

arabe classique ou en arabe dialectal (Boudjedra, Kateb) ne sauraient faire 



8 
 

partie de la littérature maghrébine de langue française même traduits par 

d’autres auteures. Leurs auteurs comptent à eux, font un véritable travail de 

recréations. Ils ressentent les choses différemment d’une langue à une 

autre. Il est question d’autres versions de l’Histoire, un autre travail de 

création dans une autre langue – un autre psychisme – dont le rapport est 

tout à fait différent qu’ils ont avec la langue française1.  

Ce que l’on peut dire est que, cette littérature est marquée par une 

contradiction constitutive : née en opposition à l’Autre, mais la langue 

utilisée et le mode de représentation (le roman) sont de cet Autre. 

 

  

                                                            
1 Rapport qui sera exposé et analysé avec plus de détails au troisième chapitre, à partir de la  
page 26. 



9 
 

Chapitre I : Une littérature (avant une) autre 

Avant même l’occupation française, des voyageurs d’horizons divers  

(français, espagnols, anglais …) Sont venus voir le nord-africain et sont 

repartis écrire des sortes de relations de voyage, des traités, des récits sur 

les lieux visités. S’agissant de militaires, de journalistes, de navigateurs, de 

géographes, de médecins, d’hommes de cultes…Ils ont produit des récits 

tout aussi divers et variés. 

    La conquête de l’Algérie de 1830 coïncide avec l’expansion du 

mouvement romantique en France. C’est alors que des écrivains français  

commenceront à venir visiter cet Orient à cause de l’image exotique de la 

terre et des peuples maghrébins qui s’est constituée en France grâce aux 

écrits, aux correspondances et aux mémoires des officies, toujours à la 

gloire de celui qui les raconte.  

a) Autour du roman exotique : Les  écrivains français 

voyageurs 

A partir de 1840, les écrivains français vont commencer à venir en 

Algérie grâce à l’image exotique qui s’est constituée en France sur le Nord 

Afrique, et ce dans des buts différents :  

- Curiosité, dépaysement, recherche, de l’exotisme, c’est le cas de 

T.Gautier en 1945, qui était un grand amateur de voyages, de poésie, de 

théâtre. 

- Envie d’exploration surtout les écrivains d’esprit scientifique du 

domaine anthropologique, architectural, culturel ou comme Louis Veuillot 

qui a traduit des chansons arabophones. 

- Recherches d’inspiration littéraire. C’est le cas de Flaubert dans 

Salammbô, cette princesse carthaginoise qui a repris le flambeau quand son 



10 
 

père fut tué. Flaubert est venu en Algérie et passa par le Maroc lorsqu’il a 

entendu l’histoire de Salammbô, il a été fasciné puis inspiré pour (ré)écrire 

son histoire. Il a effectué des recherches plus approfondies pour écrire le 

roman. 

C’est le cas aussi de l’inspiration picturale à travers l’orientalisme, ce 

courant artistique qui a vu le jour à partir de ces paysages de l’Orient dont 

on n’a pas cessé de parler et de promouvoir l’image. Le Sahara, la Kabylie, 

les Casbahs, les autochtones avec leurs habits traditionnels, leurs traits 

typiques… constituent ces images exotiques qui inspirent tant de toiles. Le 

cas d’Alphonse Daudet et Eugène Fromentin, ainsi que Delacroix. 

 - Recherches de l’Histoire comme A. Dumas et G. de Maupassant. Ces 

écrivains attirés par l’Histoire se sont déplacés avec cette volonté d’aller 

au-delà du simple fait, de la simple connivence. L’historicité de leurs écrits 

en témoignait.  

 D’autres se sont installés en Algérie, c’est le cas de Louis Bertrand, 

I.Eberhardt, E. Dinet… 

Puis il y a ceux qui sont nés  en Algérie (pied-noir) c’est le cas de 

Camus, Pélégri, Roblès… 

b) Les grandes écoles littéraires de l'époque: 

1. L’école algérianiste : (Louis Bertrand 1866-1941) 

Louis Bertrand qui est arrivé au lycée d’Alger le 1er octobre 1891 

comme professeur de rhétorique. Il est venu de France en emportant avec 

lui le dégout de l’idéal petit bourgeois, de l’académisme et des 

convenances. Il effectue des visites un peu partout en Algérie.  

A partir du premier quart du XXe siècle, dans la communauté coloniale 

européenne se développe un nouveau mouvement culturel dénommé 

« algérianisme » qui parait comme une réponse à un phénomène 



11 
 

typiquement littéraire qu’est le courant exotique. Le 06 mars 1920 

représente la date officielle où le dit courant a vu le jour. Louis Bertrand 

déclare dans Les villes d’or, 1921 : « j’ai écarté le décor islamique et 

pseudo-arabe qui fascinait les regards superficiels […] cette Afrique latine 

n’était pas un accident mais elle avait des racines latines dans le passé ». 

Bertrand croyait dur comme fer en sa chimère latine et a effacé 

l’Algérien dans ses dimensions culturelles, arabo-berbères et musulmanes. 

Dans ses écrits, il introduit dans la littérature romanesque l’idée «d’une 

Afrique latine contemporaine, que personne auparavant ne daignait voir 

[…] En d’autres termes, l’Afrique française d’aujourd’hui c’est l’Afrique 

romaine qui continue de vivre, qui n’a jamais cassé de vivre […] Nous 

n’avons fait que récupérer une province perdue de la latinité». Il a exercé 

une grande influence sur une génération d’intellectuels français d’Algérie 

de cette époque. 

La littérature « algérianiste » des européens se donne pour fonction de 

fonder idéologiquement, historiquement et culturellement une partie 

algérienne sous le signe de la symbolique du conquérant où l’autochtone 

vivrait en marge de la prospérité et des privilèges du colon dont la 

légitimité est historique (l’héritage romain). 

2.  L’école d’Alger  

Crée par les natifs tels que Camus, Roblès, Pélégri. Dans ce 

mouvement, à la différence du précédent, les écrivains algériens ont le droit 

de revendiquer leur originalité. Ils gardent leur nom, leur identité, leur 

religion. Bref ils ont le droit à la différence. 

Donc, à la fin des années trente, à Alger, de jeunes écrivains sont à 

l’origine d’un mouvement que la critique littéraire appellera plus tard 

« l’Ecole d’Alger ».  



12 
 

Seulement, ces écrivains malgré leur générosité, leur bon vouloir, leurs 

talents, leur idéologie de gauche, n’avaient jamais pensé s’intégré dans une 

Algérie arabo-musulmane. Leur sensibilité, leur amour de leur terre natale, 

leur fraternité avec les Algériens étaient souvent indéniables et facteurs 

pour une vie en commun sur un même sol. 

Ces deux écoles ont répondu à des situations sociopolitiques de 

l’époque. 

Toujours est-il que selon Gabriel Audisio  

sans une littérature sur l’Algérie fait par des écrivains 

venus dehors, nous n’aurions pas en une littérature faite 

par l’Algérie et par ceux qui en sont les enfants, 

aujourd’hui parfois à la troisième génération.1 

Deux précurseurs si l’on peut les considérer comme tels : 

 Etienne Dinet 

Artiste peintre et écrivain, Alphonse-Etienne Dinet est né à Paris en 

1861 dans un milieu bourgeois. Son père était avoué près du tribunal de la 

Seine, son grand-père ingénieur, fils d’un procureur du roi à Fontainebleau. 

Sa mère Louise Marie Adèle Boucher était elle-même fille d’avoué. 

Après son baccalauréat, il a accès à l’école des beaux-arts de Paris. Il 

obtient une médaille à sa sortie. En 1884, il a la médaille du salon des arts 

plastiques du palais de l’industrie qui lui accorde une bourse pour 

l’Algérie, pays qu’il avait déjà visité en 1883. Il fait alors un grand périple 

jusqu’à Ouargla et Laghouat. C’est la découverte décisive et émerveillée du 

Sud qui va profondément marquer la vie de Dinet. Il se met à apprendre 

l’arabe pour mieux comprendre la culture islamique. En 1889, Dinet fait la 

connaissance d’un jeune algérien, Slimane Ben Brahim Baamer qui l’aide à 

parcourir le désert et se familiariser avec les tribus nomades et bédouines. 



13 
 

A partir de 1905, il s’installe définitivement à Boussaâda et achète une 

maison mais continue à effectuer de fréquents voyages en France. 

Guidé par Slimane Ben Brahim, Dinet put avoir accès aux milieux 

algériens, connaitre le pays et faire d’innombrables voyages en caravane à 

travers le désert. Il a pu aussi comprendre l’âme algérienne, les coutumes et 

aimer la religion musulmane au point de se convertir lui-même à l’islam en 

1913 sous le nom de Nasreddine (le triomphe de la religion). De 1915 à 

1918, Nasr-Eddine Dinet transforme le château familial en hôpital pour 

recevoir les blessés de guerre. Il s’inquiète du moral des troupes 

musulmanes et esquisse des projets de stèles mortuaires pour les 

combattants musulmans tombés au combat. Il a participé en 1926 à 

l’inauguration en juillet, de la Mosquée de Paris. En 1929, il effectue, en 

compagnie de Slimane Ben Brahim le pèlerinage à la Mecque. Il meurt le 

24 décembre de la même année à Paris d’une crise cardiaque. Le 12 janvier 

1930, il est inhume a Boussaâda. 

Ses ouvrages écrits sont des peintures de mœurs, trèsprès de la 

population du sud : Tableaux de la vie arabe (1908) et Khadra, la danceuse 

des Ouled Nail (1910). 

 Eberhardt Isabelle : 

Isabelle Eberhardt est née le 17 février 1877 à Genève. Dès le début, son 

identité est incertaine. Déclarée à sa naissance ''enfant illégitime'', elle est la 

fille de Nathalie Eberhardt et d’Alexandre Trophimowsky (sa mère est 

Russe et son père Arménien). La mère d’Isabelle était mariée au général 

Paul Moerder dont elle avait trois enfants, lorsque le couple engage 

Alexandre Trophimowsky comme précepteur. Philosophe, érudit 

polyglotte, il parle le turc, l’arabe et l’allemand aussi bien que le russe. 

Très séduisant, Nathalie tombe sous le charme. Elle quitte son mari et 

s’enfuit avec Trophimowsky. Les raisons de leur fuite ne sont pas très 

claires et sembleraient être plus politiques que simple fuite d’amoureux. 



14 
 

Désespéré, Paul de Moerder suit le couple dans pérégrination à travers 

l’Europe. D’une courte réconciliation naitra un fils, reconnu par le général 

qui meurt un an plus tard laissant une fortune considérable à sa femme. Les 

années suivantes, Nathalie et Alexandre continue de faire des voyages en 

Russie. Lors d’une de ses absences, Nathalie donne naissance à une fille : 

c’est Isabelle. Alexandre ne reconnait pas l’enfant (par provocation peut – 

être). Isabelle portera le nom de sa mère.  

Alexandre est un anarchiste, et c’est comme tel qu’il éduque Isabelle. 

Pas d’école, il lui enseigne la philosophie, l’histoire, la géographie, la 

chimie et un peu de médecine. Il lui apprend aussi les langues : le turc, le 

grec, le latin, l’arabe, l’allemand, l’italien et le russe. (Ils parlent aussi le 

français). 

Enfance marginale et libertaire. Elle a vécu hors de toute contrainte 

sociale. 

A 20 ans, isabelle quitte Genève pour Bône, dans l’Est constantinois. 

Elle découvre un pays, une culture, une religion (l’islam) qui vont 

l’imprégner totalement. Elle fuit les européens et mène une vie de nomade. 

Elle se convertit à l’islam. Se faisant passer pour un homme, elle peut 

entrer dans tous les lieux où les femmes ne sont pas admises (ce qui facilite 

son travail de journaliste). 

A El Oued, elle rencontre Slimane Ehnni, musulman de nationalité 

française (sous-officier). Elle l’épouse en 1901 et obtient ainsi la nationalité 

française. 

Son mariage lui permet aussi de revenir en Algérie où elle collabore au 

journal arabophile Akhbar. Le 21 octobre 1904, à Ain-Sefra, l’oued se 

transforme en torrent furieux et la ville basse, est en partie submerge. 

Slimane est retrouvé vivant, mais Isabelle n’a pas survécu affaire par le 



15 
 

paludisme un 25 octobre 1904. Elle repose dans le petit cimetière d’El 

Oued. 

Ses récits ont été publiés après à titre posthume et présentent la réalité 

quotidienne de la société algérienne au temps de la colonisation française: 

- Dans l’ombre chaude de l’Islam (1921). 

- Notes de route (1908). 

- Trimardeur (1922). 

- Ecrits sur le sable (t-1) 1988. 

- Ecrits sur le sable (t-2) 1990. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 
 

Chapitre II : La littérature algérienne de langue française de 

l’entre-deux-guerres 

a) Naissance de cette littérature  

A partir des années 20, d’abord timide, ensuite de plus en plus 

imposante, apparait la littérature algérienne écrite de langue française.  

Son contexte socio-politico-culturel se résume par deux mouvements 

importants : 

- La Nahda culturelle et religieuse sous l’égide de Mohammed Abdou. 

- La naissance et l’affermissent du mouvement nationaliste urbain qui se 

partage en quatre tendances et qui est attribué à l’Emir  Khaled. 

1er  tendance : Populaire de Messalih Hadj. 

2éme tendance : des Intellectuels francophones (les Elus) de Ferhat Abbas 

3éme tendance : des Intellectuels arabophones réformistes religieux 

(Ulamas)  de Ben Badis. 

4éme  tendance : Parti communistes  (P.C.A). 

Synthèse : 

Les villes de plus en plus peuplées virent naitre une couche sociale 

nouvelle, le prolétariat urbain en grande partie d’origine rurale (exode). Le 

prolétariat connait les problèmes socioéconomiques que ceux vécus par la 

couche des petits artisanats ruinés par le capitalisme. Ces deux couches ont 

constitué la base de la tendance populaire de Messalih Hadj. 

Pendant longtemps, les tendances de Messalih Hadj et Ferhat Abbas se 

sont partagé la scène politique du mouvement nationaliste urbain.  



17 
 

La tendance des réformistes, celle des Ulamas dont la naissance fut 

encouragée par la Nahda s’est appuyée  sur une ligne de revendications 

culturelles (religion et langue). Cette tendance favorise l’éclosion d’une 

élite arabophone formée dans les universités arabes (Zitouna en Tunisie , 

Azhar au Caire) et les medersas algériennes, celles de Constantine et 

d’Alger surtout. 

Les Ulamas diffusent grâce à la presse, grâce à la littérature et grâce à 

l’histoire, les grandes idées du réformisme arabe et des revendications 

(langue et religion) nationalistes de l’époque. 

L’Elite algérienne francophone, formée dans les écoles et les universités 

françaises d’Algérie ou de France qui a utilisé les mêmes moyens, a 

largement contribué à l’épanouissement de l’activité culturelle et politique. 

Cette élite a occupé divers pôles importants de l’administration : 

-L’enseignement (M .Feraoun et les frères Zenati, Jean Amrouche)  

-Le corps médical (F. Abbas, Moussa Morsly, Kessous, Ben Jalloul) 

- L’armée (capitaine Ben Cherif et capitaine Khaled). 

    C’est dans cette atmosphère riche sur le plan culturel et politique que 

naît la littérature algérienne de langue française. Certes, les premières 

productions n’avaient pas grande valeur littéraire mais elles ont plus ou 

moins marqué la naissance de la littérature algérienne de langue française 

surtout romanesque. 

Le premier texte date de 1891. C’est une nouvelle signée par Med Ben 

Rahhal, intitulée La vengeance du cheikh ; le premier roman fur écrit par 

Ahmed Bouri en 1917 sous le titre Musulmans et Chrétiens. 

 

 



18 
 

b) Les auteurs et les œuvres 

En cette période qui marque la naissance de la littérature maghrébine de 

langue française ne compte pas beaucoup d’écrivains. Il était question d’un 

premier essai à cet exercice nouveau qu’est l’écriture romanesque. Et 

comme toutes les premières fois, les coups d’essais sont un peu timides, 

maladroits et avec une certaine réserve. Une appréhension de se dire. Nous 

avons recelé cinq : 

1. Capitaine Ben Cherif   

Né le 16 février 1879 à Djelfa, Ben Cherif est un militaire de carrière. 

En 1899,  il sort sous-lieutenant de l’école Saint Cyr et rejoint le 2éme 

régiment des Spahis. 

Il participe à la guerre  du Maroc puis en France où il sera emprisonné à 

Lille, puis  évacué en Suisse. En 1918, il est rapatrié en Algérie et sera 

promu au grade de la capitaine. En 1920, il s’occupe d’un camp 

d’assistance aux démunis de la région, pendant une épidémie du typhus et 

se retrouve lui aussi contaminé. Il meurt le 21 mars 1921. 

 C’est un écrivain militaire. Ce phénomène sociologique a été 

important et traduit l’un des paradoxes de la formation sociale de l’époque : 

les intellectuelles Algériens qui ont choisi d’être dans l’armée française ont 

vécu cette situation de manière conflictuelle. Soumis à une allégeance 

(respect total) à l’administration et aux pouvoirs coloniaux, ils ont souvent 

dénoncé certaines injustices commises sous le régime colonial. 

 Moins touchés par la censeures, ils ont été au centre de l’animation 

culturelle de l’époque (ils ont créé des revues, "élaboré" des dictionnaires) 

mais tout en devant une allégeance.  

 Ben Chérif a évolue dans cette sphère culturelle. Son unique roman 

arrive à une période charnière donc importante de l’Histoire de 



19 
 

nationalisme algérien 1920, faut-il rappeler que le mouvement du 

nationalisme urbain. 

Ben Cherif publie Ahmed Ben Mustapha Goumier, 1920. C’est un texte 

autobiographique qui narre les différentes natures d’un soldat algérien à 

travers différents espaces (Maroc, Tunisie, Algérie) et différentes guerres. 

Le personnage central est déchiré entre son allégeance au pouvoir colonial 

et son désir de clamer son appartenance à une société qui n’est pas la 

France. 

 

         2.Chukri Khodja  

 Né le 21 février 1891. Après des études à la médersa puis à la faculté 

des lettres d’Alger, il a obtenu un diplôme d’études supérieures en lettres 

arabes. Il était originaire d’une famille de notable et de lettrés. Son premier 

roman Mamoun, l’ébauche d’un idéal, (1928). Quand à son deuxième 

roman, il coïncide avec le 1er centenaire de la colonisation 1930 : El-Euldj, 

captif des Barbaresques.   

 Le récit d’El-Euldj fonctionne sur un projet idéologique, c’est la 

remise en question, voire la condamnation du discours d’assimilation. Par 

rapport à ce sujet, le roman de Chukri Khodja est clair et n’entretient 

aucune confusion à la différence de certains romans de cette période. Afin 

d’échapper à la censure – mais pas seulement –, le romancier ancre son 

récit dans l’Algérie de la période turque. Le personnage central n’est pas un 

autochtone qui serait en crise ou confronter à l’idéologie d’assimilation 

française, mais un Français Ledieux, captif des corsaires d’Alger. Pour 

s’affranchir, Ledieux doit s’islamiser (Islam) et épouser une musulmane. Il 

devient Lediousse (nouvelle identité), or au fond  de lui même, Ledieux se 

sent toujours Français et Chrétien.  



20 
 

 Cette intrigue fonctionne sur le déplacement de situation et repose 

sur un masque que porte le narrateur pour pouvoir s’exprimer plus 

librement sur la situation présente : C’est-à-dire, l’Algérie colonisée par la 

France. Le roman veut, en effet, signifier divers messages et permet 

plusieurs lectures : 

1ère  la Turquie qui fut puissante et dominatrice durant plusieurs siècles, 

a été démantelée.  

• La colonisation française puissante en 1830 ne sera pas éternelle et 

peut connaitre le même sort.  

2éme Obliger un captif prisonnier – un colonisé – à s’assimiler à la 

culture et à la religion de l’occupant est un acte barbare et méprisable. 

3éme L’assimilation est souvent apparence et ne désigne jamais une 

intégration totale au système culturel ou religieux  imposé. 

         3.Ould Cheikh  

   Né le 23 février 1906, il était originaire de Béchar. C’est un 

descendant de la tribu de Ouled Sidi Cheikh qui a longtemps résistée à la 

colonisation française. 

Cette descendance ainsi qui le contexte politique expliquent la fidélité 

de l’écrivain à  l’Islam et à ses valeurs. Après des études secondaires au 

lycée d’Oran, malade, il retourne dans sa ville natale où il termine ses 

études en autodidacte. De santé fragile, il mourut jeune. Sa carrière 

d’écrivain débute précocement. 

    A 18 ans, il publie des recueils de poèmes. C’était une poésie 

amoureuse où se rencontrent la poésie française du XIXe S notamment celle 

de Baudelaire et la poésie arabe classique d’El Khayaam – El  Robaayat. 



21 
 

     En 1930, paraît un recueil de poèmes en prose intitulé Chant pour 

Yasmine. De 1928 à 1937, Ould Cheikh publie deux pièces de théâtre  et un 

roman. 

El Khalifa (ce lui qui succède)  

 Khaled, le Samson algérien  

Cette deuxième fut traduite en arabe dialectal par Meheiddine Bachtarzi 

qui déclare à ce propos : 

Il y avait là un talent manifeste, il y avait aussi toute la passion et 

toute l’indignation d’un jeune Musulmans qui jugeait à sa juste 

valeur le paternalisme qui nous engluait. 

 Cette pièce n’a jamais été jouée par peur de représailles car elle était 

trop revendicative.  

Le premier roman de Med Ould Cheikh  Myriam dans les palmes parut 

en 1936 et réédité par l’O.P.U. 

L’année 1936 est une année importante dans l’histoire du mouvement 

nationaliste avec l’échec du projet Bloum Violette qui a regroupé les quatre 

tendances algériennes  

Le récit se déroule dans le sud oranais en 1932 et dans cette région, il y 

avait des troubles et des soulèvements tribaux. L’intrigue principale repose 

sur un couple mixte :  

Khadija : Algérienne, musulmane  

Et Le capitaine Debussy : Français, chrétien, militaire. 

De ce mariage naisse deux enfants :  

Myriam : double connotation  chrétienne et musulmane 

Jean-Hafid : lieutenant à l’armée française  



22 
 

Les prénoms ne sont pas fortuits comme nous pouvons le remarquer. 

Myriam  a une bivalence chrétienne et musulmane, Jean-Hafid  renvoie 

à une  double appartenance.  

Les enfants sont une source de discorde entre les parents à propos de 

l’éducation religieuse à inculquer. 

Au milieu du récit arrive un nouveau personnage, Ahmed, enseignant 

d’arabe de Myriam. Ce lettré de formation arabophone est le support d’un 

projet idéologique (tout texte littéraire porte en lui une intention 

idéologique). 

Le personnage est le porte parole de l’idéologie réformiste musulmane 

(Ben Badis, Ulamas). Ce récit où les parents sont partagés  entre les enfants 

et leur éducation religieuse trouve  une issue avec la mort de Debussy. 

Khadidja, prise  de remords, va pousser ses enfants à se marier à des 

musulmans. Myriam épousera Ahmed et Jean-Hafid épousera une amie à 

Myriam, Zohra.  

La mort  du capitane Debussy traduit d’une part l’échec d’une liaison, 

d’un mariage entre une Algérienne musulmane et un Français chrétien, et 

d’autre part, cette liaison traduit l’échec d’une assimilation identitaire et 

religieuse. Veuve et donc libéré d’un mariage sans issue, Khadidja se 

rachète à travers ses enfants. Ainsi, l’identité arabo-musulmane, qu’elle ne 

peut nier, triomphe. 

Quoique très pauvre sur le plan écriture, ce roman offre un intérêt sur le 

plan idéologique. Dans ce texte, l’assimilation et la recherche des valeurs 

arabo-musulmanes s’entrechoquent. L’idéologie à laquelle adhère  

l’écrivain met en avant des considérations plus culturelles et religieuses que 

politiques. Ce roman se termine certes par des mariages entre musulmans, 

mais Jean-Hafid est toujours militaire et le récit se termine sur une note 



23 
 

gaie et très optimiste alors que la situation sociopolitique de l’Algérie 

(1930) ne laisse rien entrevoir de telle pour les Algériens. 

4.Hadj Hamou 

Né à Miliana en 1891, Hadj Hamou Abdelkader, après des études de 

droit musulman à la médersa d’Alger, est défenseur de justice et interprète 

judiciaire. Il fut ensuite professeur de langue arabe et enseignant à la 

grande Mosquée d’Alger. Il accomplit le pèlerinage à la Mecque en 1929. 

Tout à fait bilingue, il écrit aussi bien en arabe qu’en français et sera élu 

par l’Académie de Province comme membre correspondant pour la langue 

arabe. 

Contrairement aux autres écrivains de cette période, Hadj Hamou a une 

activité politique, journalistique et littéraire très effervescente. 

Zohra, la femme du mineur(1925) est le premier roman de Hadj Hamou 

et grâce auquel il acquiert une grande notoriété.  

Le roman raconte l’histoire d’un couple, Zohra et Méliani, qui vivent au 

sein d’un ménage paisible. Méliani est mineur, prolétarisé par la 

colonisation – son grand-père était agha. Musulman pratiquant et sans 

histoire, il est apprécié par son entourage. A la mine, il fait la connaissance 

d’un émigré italien et de sa femme. A leur contact, Méliani délaisse sa 

religion et suit ses nouveaux amis vers la débauche et l’alcool. Il ira même 

en prison suite à une dispute.  

La première à souffrir de cette situation est sa femme Zohra. Elle va se 

tourner vers les marabouts pour les implorer de lui rendre son mari. Mais 

en tombant malade, elle trouve refuge chez sa tante car démunie et sans 

ressources. Méliani, accusé du meurtre de son ami, il se retrouve condamné 

et exilé au Maroc, se repent et ne trouve l’apaisement qu’en la pratique 

religieuse. 



24 
 

5.El Hammamy Ali  

Né à Tiaret en 1902, El Hammamy Ali est issu d’une famille qui serait 

originaire de Aïn El Hammâm, ex-Michelet, d'où son nom. Ses parents se 

rendent en pélerinage à la Mecque et décident de s'établir à Alexandrie vers 

1922. Le jeune homme est alors âgé de vingt ans.  

Ne pouvant se résoudre à revenir dans son pays colonisé, il décide de 

mener la lutte politique à l'extérieur. 

A partir de 1946, il décide de résider au Caire et se joint au Bureau du 

Maghreb arabe qui milite contre le colonialisme français. Aly El 

Hammamy est convaincu alors que la fin du colonialisme est proche : 

« Son glas a sonné. Il sera terrassé. En ce moment, il se dévore les 

entrailles ». Mort tragiquement dans un accident d'avion au Pakistan le 12 

décembre 1949, El Hammamy laisse à d'autres le devoir de continuer la 

lutte. 

Le personnage central du roman est Idris, dont l'existence donne au 

roman ses dimensions. L'enfant grandit dans un village du Rif au milieu 

d'une population pauvre, rude à la tâche et particulièrement hostile à 

l'occupation coloniale. Il reçoit les premiers éléments de sa formation à 

l'école coranique, auprès d'un maître brutal et borné. L'évocation de ce 

personnage fait penser au  Livre des Jours  de Taha Husseïn. Les matières 

enseignées ne profitent guère à l'élève dont la mémoire est surchargée de 

textes et de récits mal assimilés. Idris bénéficie heureusement de la 

pédagogie active d'un autre maître. 

 

Conclusion  

A partir de ces lectures des romans, deux points sont à retenir :  

• L’aspect proprement littéraire (littérarité)  avec toute sa dimension 

esthétique n’est  pas la préoccupation de ces écrivains. Le folklore, avec 



25 
 

une intention accordée à l’autobiographie sont les caractéristiques 

essentielles, avec peut-être une exception avec le roman de Chukri Khodja . 

• L’assimilation idéologique dominante dans le champ algérien 

culturel à l’époque est le thème révélateur de cette première phase de la 

littérature algérienne de langue française  

Afin de remettre en question (Chukri Khodja) ou pour la revendique 

(Med Ould Cheikh) sur le plan politique, l’assimilation constitue dans sa 

relation au texte le contenu essentiel de cette littérature des années vingt, 

avec une exception de la poésie de Jean Amrouche, poète algérien qui a 

publié des poèmes dés 1934, Cendre, mais qui a eu une vision des choses 

différente. Sa recherche au niveau de l’écriture ainsi que son regard critique 

font de lui le précurseur de la littérature algérienne des années 50 au même 

titre que certains grands écrivains : Kateb, Dib, Memmi …. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



26 
 

Chapitre III : Ancrage de la littérature maghrébine de langue               

française autour des années 50  

  

Cette littérature a suivi de très près le cours de l’Histoire. Elle a explosé 

avec l’affermissement du mouvement national algérien (beaucoup de 

productions) dans les années cinquante et qui était très important : les 

quatre mouvements se sentaient en force de déclencher une révolution. 

C’est à ce moment que l’on remarque une grande production. 

D’expression écrite, elle a montré le désir de s’affirmer d’exister, de 

dénoncer dans la langue du colonisateur dont l’enseignement n’était pas à 

la portée de tous. Longtemps considérée comme langue maudite et comme 

l’expression de la dépersonnalisation, la langue française sera à un moment 

donné de l’évolution sociale de l’Algérie considérée différemment : elle 

peut devenir entre les mains des intellectuels autochtones une arme 

redoutable (Kateb. Y :''J’ai appris le français pour dire aux français que je 

ne suis pas français''). Ces intellectuels, hommes politiques et les artistes 

algériens furent persuadés qu’une bonne maitrise (de la langue) serait pour 

eux non pas une dépersonnalisation culturelle mais un outil, une arme pour 

mieux combattre l’oppresseur. A ce sujet Bachir Hadj Ali écrit :  

Notre peuple adoptera par rapport à la langue française une 

attitude lucide, révolutionnaire et rentable. Il prit au sérieux 

l’instruction dans cette langue bien que ce fut la langue au 

vainqueur. 

La langue française jugée arme idéologique fut en premier lieu utilisée 

par les hommes politiques (Ferhat Abbas- Messali Hadj) pour présenter 

leurs revendications. 



27 
 

L’écrivain conscient du rôle qu’il allait jouer sur la scène politico-

culturelle, considère la langue française comme outil et se permet alors de 

casser cette langue étrangère qui ainsi remagnée deviendra la SIENNE. 

Le français produit dans les œuvres littéraires algériennes, passé au 

travers du tamis de la culture et de la langue algérienne sera spécifique à 

l’Algérie et diffèrent de la langue métropolitaine. 

De ce fait, la forme romanesque importée, hétérogène à la 

culture du terroir autant que l’adoption de la langue étrangère 

comme langue d’expression littéraire n’ont pu « prendre » que 

dans la mesure où une cassure était consommée dans la relation 

de médiation que ces nouveaux lettrés pouvaient établir entre 

leurs conditions de vie et leurs représentations imaginaires.2 

Si la langue française a permis à beaucoup d’écrivains algériens de se 

faire un nom dans le monde de la littérature universelle, il n’en demeure 

pas moins qu’elle s’est imposée à eux. L’écrivain algérien qui n’avait pas le 

choix, a pratiqué et vécu la langue française avec violence, malaise voire 

pathologies. (Il n’avait pas le choix d’écrire en arabe, il va se venger et 

écrire en français cassé). 

La pathologie mentale constatée chez beaucoup de malades par le 

psychiatre Frantz Fanon3, trouve son origine dans le sentiment de 

dépersonnalisation au contact de la langue française. A ce propos, M. Dib 

déclare :  

                                                            
2 Charles Bonn, http://www.limag.refer.org/Textes/Manuref/lmlf.htm. Consulté le 12/03/2013. 
3 Franz Fanon est un psychiatre antillais. Dans ses travaux de recherche, il cherche à analyser les 
conséquences psychologiques de la colonisation à la fois sur le colon et sur le colonisé. En 1953, 
il devient médecin-chef d'une division de l'hôpital psychiatrique de Blida-Joinville. Pour Fanon, 
c'est bien plutôt la colonisation qui entraîne une dépersonnalisation, qui fait de l'homme colonisé 
un être « infantilisé, opprimé, rejeté, déshumanisé, acculturé, aliéné », propre à être pris en 
charge par l'autorité colonisatrice. Il s’est dévoué à la cause algérienne jusqu’à sa mort précoce.  



28 
 

Chaque mot que tu traces sur la page blanche est une balle que tu 

tires contre toi.4  

Ce malaise face à une langue étrangère devient très vite une profonde 

solitude, un déchirement qu’Albert Memmi appelle bilinguisme colonial. 

La possession de deux langues n’est pas seulement celle de deux outils, 

c’est la participation à deux royaumes psychiques et culturels. En plus, 

différents et opposés par un rapport de force, les deux univers portés par les 

deux langues sont en conflit : ce sont ceux du colonisateur et du colonisé. 

C’est un drame linguistique.  

Face à cette réalité linguistique et culturelle, l’écrivain colonisé tente de 

trouver par l’écriture un équilibre dans un univers où s’affrontent deux 

langues, deux cultures différentes. La langue maternelle est la langue de la 

culture d’origine (arabe et berbère). 

Chacun des écrivains dépasse ou anéantie ce conflit à sa manière, d’où 

les différentes images, les différentes techniques, les différents symboles… 

N’ayant pas choisi librement cette langue, l’écrivain algérien accepte de 

s’exprimer dans la langue du colonisateur mais en imposant une certaine 

violence (envers la langue). 

Agressé par une langue qui n’est pas la sienne, l’écrivain s’érige à son 

tour agresseur comme pour combattre l’absence du choix libre que lui dicte 

le bilinguisme colonial. Henri Kréa écrit en 1960 :  ''Elle évolue rapidement 

et son expression algérienne laisse penser qu’il s’agit d’une nouvelle 

langue littéraire''. 

Jean Amrouche, poète algérien, partagé entre les cultures française, 

berbère, arabe, entre les religions musulmanes et chrétiennes, est l’écrivain 

algérien le plus acculturé et le plus déchiré :  

                                                            
4  http://www.algerieinfos-saoudi.com/2017/05/2-mai-2009.mort-de-mohamed-dib-l-ecrivain-
discret.html. Consulté le 30/01/2019. 



29 
 

Quand vous êtes dans la situation du colonisé vous êtes 

tenu d’user de cette langue qu’on vous a prêtée d’un seul usage: 

louanger le colonisateur. Dès que vous voulez utiliser librement 

cette langue et lui faire violence pour vous exprimer vous-même 

alors vous commettez un sacrilège et on vous laissera toujours 

entendre que si l’on vous a enseigné le français, ce n’était pas 

pour que vous retourniez cette langue contre le colonisateur.5 

Les écrivains algériens ont certes écrit en français mais l’expression est 

arabo-berbère. Chacun d’eux a fait à sa manière le plaidoyer de la langue 

maternelle et de la culture d’origine usurpées. C’est pour cette raison qu’il 

est plus juste de dire littérature algérienne de langue française et non 

d’expression française. 

Si la langue et le contexte historique très riche ont favorisé 

l’épanouissement (et non pas la naissance) de cette littérature, il faut 

souligner le rôle important joué par les revues et les maisons d’éditions. La 

plupart des écrivains algériens de cette période ont pu se faire connaitre et 

se faire entendre grâce à certaines revues. 

Les revues étaient nombreuses, en voici quelques titres : 

- L’Arche (1934) fondée par Jean Amrouche. 

- Fontaine (1939). 

- Forga (1946). 

- Soleil (1950) 

- Terrasses (1953).  

Ces revues ont organisé des rencontres, des conférences, des débats 

autour de diverses questions culturelles et littéraires, elles ont aussi fait 

paraitre les premiers textes de Dib, Kateb, Feraoun. Mais cela ne doit pas 

                                                            
5 https://www.limag.com/AutresPublications/EtudesMediterraneennes/EtudMed11.pdf . Consulté 
le 13/02/2019. 



30 
 

étouffer l’aide apportée par les journaux et les quotidiens comme : Liberté, 

Alger républicain qui ont publié des poèmes de Dib, Haddad, Kateb. 

Les années cinquante sont donc celles du dévoilement du malaise qui 

était là depuis longtemps. La littérature algérienne de langue française nait 

vraiment à cette date. Les premiers auteurs ont écrit d’abord dans les revues 

culturelles et littéraires lancées par les français. 

 Recourant à deux matériaux étrangers, la langue et le genre (surtout le 

roman), la littérature algérienne de la langue française est née avec le début 

du XXeS. Sa naissance est illogique par rapport à la particularité ou bien la 

spécificité culturelle de la société algérienne de l’époque de langue arabe 

ou berbère et dont le genre était plus proche de la poésie (les Ksaides) que 

du roman européen. 

Si la langue française et le roman en tant que genre se sont imposés aux 

écrivains algériens, l’extra-texte historique est par contre en parfaite 

harmonie avec la naissance et le développement ou l’épanouissement de 

cette littérature. Si l’attitude des écrivains algériens du début du siècle face 

à l’histoire s’est exprimée par une certaine soumission (idéologique et 

stylistique) celle par contre de leurs successeurs fut différente. Elle a 

déclaré une volonté d’être et le droit à la différence culturelle et discursive. 

Si la langue française, le genre et les maisons d’éditions étaient un 

contenant étranger, le contenu idéologique, thématique et l’écriture elle-

même (style) étaient par contre bien algériens. Les écrivains algériens de  la 

première génération ont exprimé les balbutiements de la littérature 

algérienne à l’image de l’activité politique et nationaliste de l’époque (les 

années 20), ceux de la génération des années 50 se sont donnés à leurs 

pratiques littéraires avec plus de passion et d’originalité. 



31 
 

Nous avons pensé qu’un classement par période serait le plus adéquat à 

cette génération d’écrivains et les générations à venir. Nous allons le 

démontrer au fur et à mesure que nous avancerons dans ce cours. 

a) Avant 1954 

Ce qu’on peut remarquer sur cette période c’est une attention au réel qui 

s’explique par les influences reçues. N’oublions pas, en effet, que les 

romanciers maghrébins de langue française et surtout ceux des premières 

générations, ont été nourris d’auteurs réalistes français, Balzac, Flaubert, 

Zola... c’est pourquoi, il s’agirait plutôt de décrire une réalité historique et 

sociale que de rechercher des formes d’expression nouvelles. Ahmed 

Sefrioui, un marocain qui fit paraitre en 1949 un recueil de nouvelles : Le 

chapelet d’ambre (14 courts récits qui rappellent parfois les contes 

populaires fassis). Peu de temps après son recueil de nouvelles, il fait 

paraitre un roman, La boite à merveilles, écrit 1952, publié en 1954. Ce 

deuxième texte est une autobiographie romancée. L’enfance du jeune Sidi 

Mohammed, semblable à celle de l’auteur, dans la vieille médina de Fès : la 

maison familiale sous le regard des voisins, le bain où il accompagne sa 

mère, l’école coranique, les fêtes, les pèlerinages aux tombeaux des saints, 

les souks et les rues animées. La mémoire pour lui est donc, cette ''boite a 

merveilles''. Jamais l’évocation ne parvient à dépasser la description 

réaliste. 

Un autre roman, va reprendre, en l’approfondissant, cette veine 

descriptive c’est Le fils du pauvre de Mouloud Feraoun, 1950. Ce n’est 

plus une grande ville traditionnelle mais de rudes montagnes kabyles. Mais 

le genre est le même, celui du récit autobiographique. Le nom même de 

Fouroulou Menrad n’est que l’anagramme de celui de son créateur. Dans la 

première partie du roman, le personnage nous raconte lui-même l’histoire 

de sa petite enfance au village montagnard de Tizi-Ouzou. Il est ensuite 



32 
 

relayé par un second narrateur, un ami «qui n’ignore rien de son histoire», 

et qui poursuit le récit jusqu’au moment où Fouroulou quitte sa famille 

pour se présenter au concours de l’école normale. 

La matière est toujours la même que chez Sefrioui. Elle est faite de 

souvenirs d’une vie quotidienne, avec des yeux d’enfants racontés avec 

beaucoup de simplicité, de transparence : tâches domestiques, repas, fêtes 

et cérémonies, la mort de la grand-mère, les tantes aimées… 

Le thème de la pauvreté par contre est diffèrent ou est traité 

différemment chez Sefrioui et Feraoun : 

Dans La boite à merveilles, la pauvreté n’est qu’une difficulté 

passagère, il suffit au père d’aller travailler un mois à la campagne pour 

rétablir la situation. 

Dans Le fils du pauvre, la pauvreté est une réalité persistante. La 

nécessité du travail s’impose, le manque d’argent se fait continuellement 

ressentir. Le père doit s’expatrier en France pendant de longs mois. La 

réussite à l’école normale est pour Fouroulou et pour sa famille une 

question de survie. (Même si pour Feraoun, le but n’est pas de remettre en 

cause le système qui engendre cette pauvreté). 

Dans Jours de Kabylie, 1954, un recueil de textes courts illustré de 

dessins, l’auteur évoque les lieux, les êtres, le village, la fontaine, le 

marché, l’école. 

Un autre fils de Kabylie, Mouloud Mammeri, a publié La colline 

oubliée, 1952. L’action se situe au village de Tazga dans les montagnes du 

Djurdjura, pendant les années 1939- 1943. L’histoire est celle d’un groupe 

de jeunes : fils de propriétaires et étudiants pour la plupart qui avaient 

coutume de se réunir à Taasast. Chacun passera progressivement de 

l’insouciance heureuse à la découverte des dures réalités de l’âge adulte. 



33 
 

Menach, amoureux de Davda, qui est mariée au riche et stupide Akli ne 

guérira jamais de cet amour impossible, et choisira finalement l’exil, et 

sans doute la mort à la guerre. Kou, belle jeune fille éprise de danse et de 

chansons, connaitra après son mariage avec Ibrahim, la misère et les 

maternités sans fin. Mokrane le narrateur, épouse Aazi, la fiancée du soir 

qu’il aime et dont il s’est aimé, mais la stérilité de sa femme l’éloignera peu 

à peu d’elle et ses parents profiteront de sa mobilisation pour renvoyer Aazi 

dans sa famille. Pourtant, Mokrane comprendra qu’il l’aime toujours et 

c’est en cherchant à tout prix à la rejoindre qu’il mourra dans la neige, un 

jour de tempête, au col de Kouilal, sans avoir pu connaitre l’enfant qu’elle 

attend enfin de lui. 

On peut donc lire La colline oubliée comme le récit de la perte des 

illusions de la jeunesse, un apprentissage collectif de l’existence. La 

misère, la violence d’une guerre de plus en plus proche sont au cœur du 

roman. A la fin, il ne reste d’autre chose que la révolte sans issue pour 

Ouali et sa bande, une vie sans espoir pour Aazi, ou l’exil pour Menach. 

La cueillette des figues, la récolte des olives, les fêtes de mariage ou 

lorsque Aazi, pour conjurer sa stérilité fait le pèlerinage au tombeau de Sidi 

Abderrahman, on assiste à une hadra (danse) pour restaurer la fécondité, La 

colline oubliée témoigne des scènes de la vie quotidienne, des éléments 

ethnographiques. 

Vient ensuite, La grande maison de Mohammed Dib parut en 1952, le 

roman fait partie d’une trilogie formée avec L’Incendie(1954) et Le métier 

à tisser (1957),  intitulée Algérie. 

Dans La Grande maison, l’auteur raconte, avec beaucoup de simplicité 

la vie difficile des habitants d’un vieil immeuble du héros encore enfant, 

Omar, de ses deux sœurs, de sa mère Aini et de sa grand-mère, tous 

entassés dans la même pièce. 



34 
 

Les visites, les commérages, les disputes rassemblent les femmes. La 

pauvreté est le lot commun, dure pour Aini qui est veuve et dont le travail 

harassant ne suffit pas à faire vivre les siens. Toutes les familles vivent 

dans le seul souci de '' tromper leur faim''. Omar va connaitre la tendresse 

auprès de Zhor une jeune voisine. Il va aussi croire à un changement grâce 

à un personnage légendaire Hamid Saraj – Hamid Saraj, un militant 

révolutionnaire, intellectuel liseur de livres, recherchée par la police –  

Cette prise de conscience va engendrer pas mal de questions : pourquoi 

sont-ils pauvres ? Pourquoi ne se révoltent- ils ? 

Un autre roman, celui du tunisien Albert Memmi La Statue du Sel, 

publiée en 1953. L’histoire se déroule dans un quartier juif d’une grande 

ville Tunis. Le narrateur, fils d’un modeste bourrelier juif et d’une 

bédouine illettrée, ainé d’une nombreuse famille. Une bourse d’étude et la 

protection d’un riche coreligionnaire vont lui permettre de sortir de son 

milieu, de fréquenter le lycée, de connaitre la culture française qu’il admire 

et une bourgeoisie coloniale qu’il déteste. D’abord tenté par la médicine 

pour se diriger ensuite vers la philosophie sous l’influence de deux de ses 

maitres, le professeur de français Marron (on peut reconnaitre Jean 

Amrouche dont Albert Memmi suivit les cours à Tunis) et le professeur de 

philosophie Poinsot. 

Mais l’arrivée de la guerre, l’invasion allemande en Tunisie, 

l’expérience des camps de travail, la découverte de la souffrance d’être juif 

vont conduire le narrateur à renoncer à l’enseignement (contrairement à 

l’auteur) pour embarquer pour l’Argentine cherché son destin. 

La Statue de Sel est une autobiographie à multiples voies : la petite 

enfance du narrateur, son éducation intellectuelle, culturelle et sentimentale 

dans le milieu d’origine, rythmée par les tâches quotidiennes, les fêtes du 

Sabbat, les jeux et les travaux faciles à l’école. La première communion 



35 
 

d’Alexandre, l’entrée au lycée et là qui lui permettra de faire 

l’apprentissage de la réalité du monde. 

Le titre même de La Statue de Sel fait allusion a une histoire de la 

religion, celle de la femme de Loth qui a été changée en statue de sel après 

avoir jeté un regard en arrière : on n’échappe pas à son passé et ce passé 

vous paralyse. 

Ce que l’on peut retenir, c’est que les romans du début des années 

cinquante rassemblent une même caractéristique unie ces romans : la 

description de la vie quotidienne, à la différence des premiers romans 

algériens des années vingt ou ceux d’écrivains français d’Algérie. Cette 

description saisit par l’écriture un univers qui est entrain de connaitre le 

changement imposé par la colonisation. Le thème de la faim est 

omniprésent dans les romans de Dib et de Feraoun, et le thème de la 

transformation de l’univers traditionnel au contact de l’altérité. 

Chez les trois écrivains algériens, la description est aussi une marque de 

l’identité, ils montrent aux autres qui les ont ignorés qu’ils existent. 

C’est parce que chacun des écrivains a voulu parler de lui-même que 

l’autobiographie est si importante dans ces romans. Ces récits sont comme 

des cartes de visite où leurs auteurs se présentent au public. Ces romans se 

sont attirés de sévères critiques: de faire le jeu de la politique colonial par 

la description. En plus, décrier le monde traditionnel, c’est rester sourd à 

l’entrée fracassante de l’histoire dans le monde de la société algérienne. 

b)Après 1954  

A partir de 1954, les écrivains maghrébins ne vont plus se contenter de 

décrire, mais ils vont dénoncer la présence coloniale et de faire la 

révolution avec la seule arme qu’ils détiennent. 



36 
 

Mohammed Dib publie le deuxième roman de sa trilogie Algérie : 

L’incendie, 1954. Le récit débute en 1939 – temps fictionnel – est la 

superposition de deux temps : 

 

- Le temps fictionnel 1939 

- Le temps réel 1954   

 

Ce roman précise le projet idéologique de Dib : 

Hamid Serraj, syndicaliste, militant nationaliste et qui veut réveiller les 

consciences politiques des paysans de Bni-Boublem, est en fait le porte-

parole de l’idéologie nationaliste à laquelle croyait Dib à l’époque. 

Idéologie représentée dans le roman par la phrase : ''La terre appartient à 

ceux qui la travaillent''. 

Le roman se termine sur un incendie purificateur qui après avoir tout 

détruit permet une renaissance, celle d’un monde nouveau que Dib 

représente à la fin du roman par une dimension poétique et symbolique : 

Un incendie avait été allumé et jamais plus il ne  

s’éteindrait. Il continuerait à ramper à l’aveuglette, secret, 

souterrain. Ses flammes sanglantes n’auraient de cesse qu’elles 

n’aient jeté sur tout le pays leur sinistre éclat. 

A la lecture de cette citation, il est à noter la comparaison encore 

clandestine et secrète de l’O.S et l’incendie. Si L’Incendie a voulu être le 

roman de la veille de la révolution armée. Qui se souvient de la mer (1962) 

est celui dont extra texte est la guerre de libération. Ce roman a donné une 

dimension poétique surréaliste qui dépassa la simple description 

référentielle ou réaliste. La révolution armée a été perçue par Dib comme 

Le début de la guerre d’indépendance ou de libération 
nationale.

Le début de la seconde guerre mondiale. 



37 
 

un évènement intense à l’image d’une expérience personnelle ou d’un vécu. 

Ceci explique toute la dimension psychique de ce thème dans le roman. 

 Le second roman de Mammeri Le sommeil du juste constitue la réponse 

à la sévère critique qui a accueilli La colline oubliée comme roman 

ethnographique. Ce texte dont la trame est la guerre de libération met en 

scène une famille algérienne composée de trois fils : 

Mohand : émigré, déçu par la France, rentre malade au village natal. 

Arezki : intellectuel francophone. 

Slimane : nationaliste, activiste dans l’ANN. 

Le père est le patriarche dans la famille traditionnelle algérienne. Cette 

famille connait des drames, des bouleversements qui rendent compte de 

l’Algérie de l’époque et du conflit qui oppose d’une part, la tradition à la 

modernité ; et d’autre part, la résignation du père opposée à la révolte des 

fils face à l’exploitation, à l’injustice face à la présence coloniale que 

chacun exprime à sa manière. C’est la désillusion et l’impuissance.  

 La terre et le sang est le premier volet d’un diptyque dont le thème 

central est la lutte à mort entre la modernité et la tradition représentée par 

des personnages et des situations. 

Amer et sa femme Marie rentrent de France et veulent imposer au 

village Ighil Nezman leur façon de vivre qui est différente, parisienne, le 

village résiste et élimine violemment Amer qui meurt déchiqueté par une 

mine. 

 Amer est parti jeune en France en abandonnant son père Kaci et sa 

mère Kemmouma, en abandonnant  la terre et les traditions. A son retour, 

le village se venge. Ici, la mort est symbolique. La relation triangulaire 

entre Amer, Marie, Chabha – la terre – symbolise ce conflit, celui que vit 



38 
 

Feraoun partage entre la tradition, la terre, les ancêtres (Chebha) et, la 

modernité et l’altérité (Marie). 

Parmi les écrivains de cette deuxième génération, il faut signaler les 

noms de : Malek Haddad, de Kateb, de Assia Djebbar. 

L’année 1956 marque un tournant décisif dans la littérature maghrébine 

de langue française. L’apparition du roman Nedjma de Kateb. Y6 qui a fait 

une entrée fracassante sur la scène littéraire. 

 Nedjma, le roman où l’implicite, le symbole, la mémoire, le mythe, la 

poésie, les différentes stratégies d’écriture et de la composition énonciative 

l’emportent sur la simple description réaliste, sur la simple chronologie. 

Nedjma est le roman des symboles et des mythes qui rendent sa lecture 

plurielle et où la polysémie est sans cesse à découvrir. C’est en ce sens que 

ce roman ait constitué une révolution pour la littérature algérienne de 

langue française de l’époque. 

Dans Nedjma, il s’agit de quatre personnages – Rachid, mustapha, 

Mourad et Lakhdar, ces deux derniers sont frères) qui se rencontrent dans 

une ville-Bône, dans la villa ''Beau séjour'' où vit Nedjma. Ces quatre 

personnages viennent de lieux différents : Mustapha et Lakhdar étaient 

dans le même lycée à Sétif d’où ils furent renvoyés après la manifestation 

du 8 mai 1945 à laquelle ils participèrent – thèmes du 8 mai 1945. Ils se 

sont donné rendez-vous à Bône. Les quatre hommes aiment la même 
                                                            

6  Il nous semble important, pour comprendre cette œuvre complexe, d’avoir des éléments 

biographiques de l’auteur afin de mieux en saisir le sens.  

Kateb Yacine est né le 6 aout 1929 à Constantine. Son père était Oukil judiciaire, homme de double 

culture. Sa mère l’initie à la poésie et au théâtre. En 1936, il entre à  l’école française après avoir été à 

l’école coranique. Mutations du père, nombreux déplacement et notamment à Sétif ; le 8 mai 1945, il 

participe aux manifestations : Expérience déterminante. Sa mère, le croyant fusillé, perd la raison et sera 

internée longtemps. En 1946, il publie à Bône son premier recueil de poèmes Soliloques. 

 



39 
 

femme Nedjma et ils sont cousins, ils sont tous les quatre des descendants 

de l’ancêtre fondateur Keblout. 

Le roman est composé de six parties, chacune d’elle est divisée en 12 ou 

24 chapitres (12�12). Il est à noter que le nombre des chapitres n’est pas 

fortuit, il est bien au contraire porteur de sens. La composition du roman se 

fait ainsi : 

Partie I : (12 chapitres) 1946, centrée sur le chantier, le meurtre, commis 

par Mourad et la séparation des quatre amis. 

Partie II : (12 chapitres) 1946 et remontée vers 1945- c’est toujours le 

chantier mais par rapport surtout à Lakhdar avec la narration de son 

arrestation lorsqu’il a blessé Ernest. Cette arrestation rappelle à Lakhdar 

une autre arrestation celle qui a suivi sa participation à la manifestation du 

8 mai 1945. 

Partie III : (24 chapitres (12�12)) 1945, centrée sur Rachid et Mokhtar. 

Révélation sur l’histoire de la tribune Keblout. Cette partie se termine sur 

un projet, enlever Nedjma et l’emmener au Nadhor. 

Partie IV : (24 chapitres (12�12)) fin 1945, centrée sur deux espaces et 

sur Rachid  

1- Le Nadhor où se trouve Nedjma 

2- Constantine après la mort de Si Mokhtar 

Partie V : (12 chapitres) avant 1945, centrée sur Mustapha, son enfance, 

sa famille(celle de l’auteur), l’école et sur Sétif avec la manifestation du 8 

mai 1945. 

Partie VI : (12 chapitres) fin 1945 est axée sur Lakhdar et Mustapha, 

Sétif et le 8 mai. Renvoyés du collège, deux personnages sont à la 



40 
 

recherche d’un travail. Ils partent pour Bône où ils rencontrent Mourad et 

Rachid. Les quatre aiment la même femme Nedjma. 

 Pour lire Nedjma, l’absence de chronologie et l’éclatement de la 

structure du récit souvent évoqués gênent énormément. L’agencement des 

différentes actions du roman n’obéit pas à une linéarité temporelle et 

spatiale. En fait, elle est ailleurs : 

- La structure, du roman est à chercher dans la mémoire de son auteur, 

mémoire qui donne par  ''tronçons'' les actions narratives les plus 

significatives. Lakhdar arrêté pour avoir blessé son chef Ernest éprouve une 

sensation du déjà vécu. La narration abandonne le récit de l’arrestation du 

présent pour s’installer au passé grâce à la mémoire. 

- En plus, ce qui permet de décoder et de comprendre Nedjma, c’est sa 

relation à l’histoire. Si dans le roman tout est brisé: la chronologie, le 

temps, l’espace, la paternité de Nedjma, l’amitié entre quatre amis…etc. 

c’est que le contexte socio-historique auquel l’œuvre fait référence qui le 

veut car lui-même est éclaté et divisé (les quatre tendances). L’Algérie des 

différentes invasions colonisée par la France. Les multiples médiations 

entre le texte et l’histoire ont permis un équilibre entre fiction et réalité. 

C’est pourquoi, le roman Nedjma demeure un  chef d’œuvre de la 

littérature maghrébine de langue française, qui grâce au mode de narration 

mnémonique et où les différentes actions du roman se superposent sans 

heurts.  

Un autre roman, sous une autre forme d’expression et d’écriture : 

Qui se souvient de la mer, MedDib paru en 1962, aborde le thème de la 

guerre de libération. Dans un style onirique qui casse et rompt avec 

l’écriture réaliste de la première trilogie. Ce roman décrit de manière 

allégorique le monde insoutenable et horrible de la guerre. La guerre n’y 

parait pas comme une réalité vécue quotidiennement mais plutôt comme 



41 
 

une idée, une entité dont il s’agit d’exprimer symboliquement la vérité. Se 

référent au Guernica de Picasso, Dib présente ce qu’il appelle 

la « périphrase » comme le seul moyen pour l’artiste de rendre compte de 

l’horreur de la guerre dans son essence même. Le symbole devient mieux 

que la description réaliste, il devient une voie d’accès à la vérité puisque 

aucune horreur ne résiste à la répétition, aucune violence à l’excès de sa 

projection. 

Dans ce roman, la guerre est évoquée sous un mode surréaliste, 

fantastique et même de science-fiction. Nous sommes à une époque 

indéterminée, dans une grande ville méditerranéenne. 

Dans cette ville qu’on ne peut pas identifier : est-ce Alger ? Est-ce 

Tlemcen ? Ou est-ce n’importe quelle ville du pays où règne la violence et 

la guerre ? Les personnages survivent grâce à leurs rêves. L’évasion par 

rêves est présente dans la symbolique exprimée essentiellement par le 

couple : Nafissa/ Djamel. 

Au début deux espaces différents composent la ville. 

1- Un quartier ancien aux ruelles étroites, analogue aux médinas 

maghrébines où la civilisation musulmane traditionnelle est 

l’apparat.  

2- De nouvelles constructions : ville coloniale moderne, univers 

agressif et terrifiant en expansion continuelle au dépend de la vieille 

citée. 

Ensuite se déclenche un cataclysme, la violence s’est installée, la ville est 

gardée par des monstres – des minotaures : soldats aux noms étranges. Les 

hommes sont enfermés, immobilisés. Mais peu à peu le narrateur découvre 

un monde au-dessous de la ville qui est souterrain, profond, relié à la 

surface par des puits difficiles à trouver. 



42 
 

Aussi dans ce roman, la femme est associée à la mer d’où le titre qui joue 

sur les phonèmes mer/mère : 

 

Mer→  eau+ sel : éléments de vie 

       → Profondeur océanique 

Mère→ eau : liquide amniotique→ élément de vie 

         → Profondeur fœtale 

La profondeur océanique représente l’identité enfouie en chacun des 

personnages. Se souvenir de la mer donc, de l’identité c’est en fait se 

souvenir de la femme gardienne des traditions et des valeurs culturelles et 

politiques car, en fait, c’est Nafissa qui encourage son mari à faire de la 

résistance. Elle s’est échappée à la dépersonnalisation dans un monde 

monstrueux qu’est celui de la guerre coloniale, grâce à la mer :   

Sans la mer, sans les femmes nous serions restés 

définitivement des orphelins. Elles nous couvrirent du sel 

de leurs langues (…). 

Sel  

Langue  

L’association mer/mère est plus qu’évidente dans ce roman 

Mer                  Eau + sel                    éléments de vie  

Profondeur océanique  

      Mère             Eau (liquide amniotique)                      élément de vie   

Profondeur fœtale  

La mer / sel est nécessaire à la vie. 

Langue maternelle identité 



43 
 

La vision que retient Djamel de cet univers de guerre est 

cauchemardesque, apocalyptique. La cité, la ville en surface, qui s’oppose à 

la mer en profondeur, est faite de pierre, elle est bruyante, terrifiante, tel un 

labyrinthe. Elle s’oppose à la mer, profonde, souterraine, faite d’eau, 

élément de vie et de douceur. Ce monde souterrain est celui de la 

clandestinité, de la résistance, de la liberté future auquel Dib donne toute 

cette dimension poétique remarquée dans le roman. 

Med Dib et Kateb ont montré, chacun à leur manière, les ressources de 

l’imaginaire et du langage poétique, quand il s’agit de donner de la guerre 

une représentation littéraire et de tous les genres littéraires, la poésie a été 

le plus militant. 

Ainsi, nous avons vu d’abord se développer une littérature de 

description réaliste mais le souci de la forme et notamment de 

l’appropriation d’une langue et d’une écriture étrangère l’emporte chez les 

écrivains maghrébins. Il s’agit moins de décrire une réalité sociale ou une 

situation historique, que de rechercher des formes d’expressions nouvelles. 

c)Après 1962 

Après l’indépendance en Algérie, les écrivains ont pris leur distance 

avec les pouvoirs en place assez rapidement. Les dissensions internes, les 

rivalités de personnes, l’apparition de profiteurs remplaçant le colon, les 

limites imposées à la liberté d’expression ont bientôt déçus les intellectuels 

et les écrivains. 

Jean Sénac avait écrit en 1971 : 

J’ai vu ce pays se défaire 

Avant même de s’être fait. 

Lâcheté, paresse, délation 



44 
 

Corruption, intrusion constante, 

Dénigrement systématique, méchanceté, vulgarité 

Les pires pieds-noirs cent fois battus 

Plusieurs romans parus autour de 1970 en témoignent de cette espérance 

déçue. Mourad Bourboune, Le Muezzin (1968) roman violent et complexe 

où se mêlent tous les genres (théâtre, poème, récit). Le héros est bègue et 

athée (le muezzin) dans une ville moderne batarde et sans visage qui est 

Paris au début du roman mais qui pourrait être aussi Alger. Il parait comme 

« la semence du désordre », sa parole est imparfaite, symboliquement 

bègue. 

D’autres romanciers ont partagé cette colère, Nabil Farès, dans des 

textes rendus difficiles par de complexes recherches d’écriture, évoque la 

difficulté de l’Algérie nouvelle à trouver son équilibre comme c’est le cas 

dans Un passager de l'Occident, Le Seuil, 1971.Le Champ des oliviers, Le 

Seuil, 1972. 

Le sentiment de déception et de désarrois devant l’évolution du régime 

politique et de la société en Algérie après l’indépendance est sensible dans 

les romans de Dib. Dans La Dance du roi (1968), deux combattants de la 

guerre de libération, Arfia et Redouane, ne reconnaissent plus la ville qu’ils 

ont contribué à libérer dont ils se sentent exclus. 

Avec la même stratégie d’écriture (surréaliste) Dib publie : 

Cours sur la rive sauvage (1964) roman onirique proche du fantastique, 

proche de cette écriture, nous avons La danse du roi et Le Talisman (1966). 

La danse du roi est le 1er roman de Dib dont l’engagement est l’Algérie 

indépendante. La narration est très poétique, le même style d’écriture que 

celui remarqué dans Qui se souvient de la mer et La danse du roi (1968) est 

un dyptique repris sous une forme théâtrale. Les deux personnages 



45 
 

principaux du roman sont Arfia et Redowen, résistants de la guerre de 

libération, ils ont le même âge et le même caractère solitaire. La seule 

différence, leur lien d’origine : 

Arfia : de la campagne et représente la terre, la mère nourricière, la 

parole de la pérennité.  

Redowen : de la ville et représente le changement, le silence. 

 Ils vivent le présent (1ere et 2eme année) de l’indépendance en 

replongeant sans cesse dans le passé car ils ne peuvent se détacher de leurs 

souvenirs, ceux liés à la guerre, à la résistance, à la campagne. Le passé 

militant et le présent de l’Independence s’entrechoquent sur une toile de 

fond capital: la quête de l’identité à travers d’une part l’idéal 

révolutionnaire. Une Algérie à tuer pour qu’une autre propre puisse venir 

au monde. Et d’autre part à travers la parole retrouvée que permet Arfia 

« Personne n’a réussi à me fermer la bouche quand j’ai eu envie de 

parler ». 

 La parole dans ce roman devient une obsession, elle est un rempart 

contre l’oubli qui est plus grave que la mort. Pour la parole, Arfia maintient 

la révolution présente, elle refuse que cet évènement historique soit 

reléguer au passé. Ainsi, elle restitue la mémoire de ses amis morts au 

combat. Mais son discours sur le passé est marginalisé à l’image même du 

personnage : Arfia combattante, est exclue par l’Algérie libre. Arfia tenace 

continue sa quête par la parole dans ce monde nouveau qu’est l’Algérie 

indépendante, aura-t-elle la possibilité d’atteindre son but. La voie s’effrite 

comme de la cendre, on ne peut jamais tout raconter. Cette quête, celle du 

sens de la vie dans l’’Algérie libre est toujours d’actualité. Arfia et 

Redowen qui représentent deux faces différentes, l’une paysanne (l’oralité) 

l’autre citadine et qui sont militants, solitaires, isolés, ne seraient-ils pas 

deux visages complémentaires d’un même personnage (l’auteur lui-même) 



46 
 

Arfia et Redowen n’ont-ils pas le même âge. Ce roman a été réécrit sous 

une forme théâtrale sous le titre Mille hourras pour une gueuse (1980). 

Rappelons que parallèlement à son activité de romancier, Med Dib a 

publié un grand nombre de poèmes inspirés par la guerre, recueillis en 1961 

dans Ombre gardienne. Quant à Kateb, il n’a pas cessé, au temps où il 

préparait Le Polygone étoilé(1966) de composer des textes poétiques dont 

certains sont passés ensuite dans son roman et dont d’autres ont été 

recueillis plus tard par Jacqueline Arnand dans L’œuvre en fragments 

(fragments de l’œuvre de Kateb inachevés ou publiés dans diverses revues). 

Au Maroc, avec Une enquête au pays (1981) Driss Chraibi, c’est une 

histoire policière à propos de deux enquêteurs le chef Mohamed et son 

adjoint Ali arrivent dans un village berbère du haut Atlas, isolé de toute 

civilisation. Le chef est à la recherche d’un homme subversif qui s’est 

réfugié au village, un rêveur devenu aveugle. Au troisième jour les 

enquêteurs semblent arrivés à leur but, alors le village se défendra. 

L’infirme sera mis en lieu sûr et le chef Mohamed tué. 

La réflexion que propose Chraïbi porte sur la nature et les fonctions du 

pouvoir. 

En bas Ali : interrogatoire musclé, travail sur le terrain. 

Le chef : un certain pouvoir, bureau, secrétaire et technologie avec. 

Au sommet Saint Hassan Tantanie, le Prince des croyants qui nous 

gouvernent. Le pouvoir semble se reproduire automatiquement après la 

mort du chef, Ali devient le chef à son tour et revient au village traquer les 

subversifs, le premier chapitre est reproduit en dernier chapitre sauf que le 

chef a changé mais la fonction reste la même (voir aussi les écrits de Tahar 

Ben Jelloun dans L’homme rompu). 



47 
 

Le courant de contestation en Algérie s’est poursuivi avec notamment 

Rachid Mimouni Le Fleuve détourné (1982). Le héros, seul survivant du 

bombardement de son camp, est soigné loin de chez lui et passe pour mort 

dans son village. De retour après la fin de la guerre, il découvre que sa 

femme et son fils ont disparus et il n’a plus d’existence légale et pas 

l’espoir d’une résurrection. Rejeté, il part chercher sa femme et son fils. Il 

découvre l’Algérie indépendante : la misère, les profiteurs, répression 

policière, le pouvoir mis en place... Une narration éclatée, des séquences 

courtes, avec remémoration du passé, plus le présent réaliste mais parfois 

fantastique pour exprimer le chaos. 

L’Escargot entêté de Rachid Boudjedra (1977) 

La Traversée de Mouloud Mammeri (1982) 

Donc, après les indépendances, qu’on pensait qu’elles mettraient un terme 

à l’expression littéraire en langue française, au contraire, on la voit, non 

seulement perdurer et s’enrichir en Algérie, mais se déployer au Maroc et 

en Tunisie. 

 En Algérie, la guerre de libération a fait exploser les expressions poétiques 

et romanesques. Mais après les indépendances, la question de la langue 

s’est posée : Pourquoi une littérature maghrébine de langue française ? 

Ecrite par des écrivains arabo-musulmans et pour certains d’origine 

berbère. Pourquoi alors la langue française ? 

 

 

 

 

 



48 
 

Chapitre IV : La littérature maghrébine de langue française 

face à l’Autre  

Beaucoup de sévères nationalistes ont reproché aux écrivains 

francophones, surtout au temps du régime colonial et au moment des 

indépendances, cette espèce de trahison qui consistait à écrire dans la 

langue de l’étranger et qui, pis encore, est de l’ancien oppresseur.  

Il existe à cette situation plusieurs raisons : d’abord, la plupart des 

écrivains maghrébins de langue française, grandis dans la période 

coloniale, ont reçu un enseignement de type français qui les a à jamais 

marqué. De plus, beaucoup, dont la langue maternelle et l’arabe parlé se 

trouvent incapables de maîtriser l’arabe classique. D’autre part, il existe 

une telle différence entre l’arabe dialectal parlé par les populations du 

Maghreb et l’arabe classique des textes littéraires que malgré l’arabisation 

progressive est resté réservé à une classe de lettrés et n’est guère accessible 

au grand public. Ainsi, Rachid Boudjedra, abandonnera le français pour 

l’arabe littéraire, mais qui, toutefois, accompagne chacune de ses 

publications en arabe d’une version française, dont la qualité dépasse le 

plus souvent la première. Le problème donc, douloureux auquel se heurtent 

les écrivains francophones du Maghreb : comment accepter d’écrire dans 

une langue étrangère et d’abord pour un public étranger ? Certains ne l’ont 

jamais résolu comme Malek Haddad qui entièrement francisé connaissait 

très mal l’arabe et dont les poèmes et les textes romanesques retentissent 

d’une perpétuelle plainte :  

« Je suis moins séparé de ma patrie par la Méditerranée que par la langue 

française » Les zéro tournent en rond, 1961 

Cependant, même lorsque cette situation est acceptée et bien vécue par 

l’écrivain, elle ne va pas sans blessures, sans cicatrices parfois profondes. Il 

n’y a pas de bilinguisme facile, surtout quand les deux langues sont rivales, 



49 
 

dans un rapport de dominant dominé, instauré par le régime colonial. 

L’écrivain se retrouve face à des souffrances provoquées par le dualisme 

linguistique et le déchirement culturel qui l’entraine. Ainsi, la question de 

la langue d’écriture pour les écrivains francophones, particulièrement les 

écrivains maghrébins, devient une question vitale, voir un problème 

identitaire. 

     a) La quête identitaire ou un moi recherché 
      
Abdelkebir Khatibi est sans doute celui qui s’est interrogé le plus tôt et le 

plus profondément sur le problème des supports de la langue et de 

l’identité. Sociologue de formation, il est l’auteur de la première thèse de 

doctorat sur la littérature maghrébine de langue française, plus précisément, 

Le roman maghrébin. 

        Son premier texte littéraire, La Mémoire tatouée (1971) est une 

véritable autobiographie se présentant assez classiquement comme un récit 

chronologique allant de la petite enfance au sein de la famille marocaine 

jusqu’aux premières expériences de l’âge adulte vécues à Paris. Mais ce 

récit bien que clairement organisé, est distribué en séquences courtes qui 

introduisent un discontinu, une perte de cohérence dans la remémoration. 

Khatibi en attribue la cause, au moins en partie à l’enseignement trilingue 

qui lui causera un désordre dans la conscience. 

        Ainsi, le projet de cette autobiographie sera de récupérer une identité 

menacée par «  Le dédoublement furieux » qui est le résultat de la double 

culture. C’est dans cette mesure que la littérature apporte son secours, 

d’abord comme lecture, puis comme écriture. Dans ce sens, lire devient 

pour l’adolescent un acte libérateur : un moyen d’échapper à la discipline 

de l’école, au conformisme de l’enseignement classique, mais aussi à 

l’ordre social et colonial. Ecrire c’est maitriser la langue apprise, se donner 

un pouvoir sur soi-même et sur autrui, prendre sa revanche de colonisé. 



50 
 

Ecrire le français, c’est aussi modifier son propre être et d’abord son propre 

corps « J’ai rêvé, l’autre nuit, que mon corps était des mots. ». C’est 

s’incorporer la langue étrangère, faire de l’occident « une partie de soi ». 

Mais en même temps, la quête d’identité ne pourra s’accomplir que si elle 

s’associe à une recherche des origines, à un retour à la culture-mère, à la 

saisie d’une autre différence enfouie dans la mémoire. 

b) Le bilinguisme ou le génie en ferveur 
 

        Cette interrogation sur la langue, le corps et la mémoire se retrouve 

dans toute l’œuvre de Khatibi dans Amour Bilingue, 1982. C’est l’histoire 

d’amour d’un couple mixte, mais aussi celle de deux langues unies par un 

rapport de séduction et de subversion. 

Si l’œuvre de Khatibi propose la réflexion la plus approfondie sur les 

rapports de bilinguisme et de l’identité personnelle, elle n’est pas la seule. 

Assia Djebar repose la question mais dans une perspective différente, qui 

est celle de l’émergence d’une parole authentiquement féminine. Comment 

faire naître cette parole, étouffée non seulement par le discours dominant 

du mâle, mais aussi par la langue française où est elle est contrainte de 

s’exprimer ? Comment remplacer l’arabe, la langue mère, langue intime, 

matrice des émotions et des sentiments, par le français, langue distante, 

extérieure ? Ces questions, Assia Djebar les pose dans l’ouverture de 

Femmes d’Alger dans leur appartement, mais c’est surtout dans L’Amour, 

la fantasia, que la romancière évoque le drame du dédoublement 

linguistique. Ainsi, cette guerre intime, qui menace l’être d’une « sournoise 

hystérie » trouve son écho dans la politique et dans l’histoire, au sein de 

son œuvre. 

Assia Djebar, comme l’Algérie colonisée, éprouve à l’égard de la langue 

française une révolte née d’un sentiment d’oppression et d’aliénation 

comme le précise J. Déjeux. Mais aussi elle sait que cette révolte est 



51 
 

impossible. Comme une « tunique de Nessus », la langue des Autres 

enveloppe son corps, l’imprègne et le consume. Cependant, le choix de la 

langue lui est aussi source de lucidité et de liberté.  

      Enfin, c’est lorsqu’il s’agit d’évoquer la condition féminine au 

Maghreb que le français se révèle particulièrement efficace. Comme il est 

détaché de l’inconscient maghrébin, il permet paradoxalement, d’exprimer 

ce qui autrement serait resté dans l’ordre du tabou, du non dit, de 

l’ineffable et de l’indicible. Ne vaut-il pas mieux finalement se dire, et 

donc se libérer, dans la langue de l’autre.  

     c) L'exil, l'errance ou le voyage intérieur… 

        Dans l’ensemble de la littérature maghrébine de langue française, le 

thème de l’exil occupe une place prééminente. Mais ce thème littéraire 

découle d’une réalité physique : beaucoup d’écrivains, la presque totalité 

pourrait-on dire, ont été, ou sont encore, en situation d’exilés, et ont fait de 

l’exil une dimension de leur écriture. Cet exil a souvent eu des causes  

politiques, car l’écrivain du Maghreb apparaît souvent, pour le pouvoir, 

comme un fouteur de troubles. Mohammed Dib expulsé en 1959 ; Kateb 

contraint de quitter le pays ; Mohammed Khair-Eddine contraint de quitter 

le Maroc ; Abdellatif  Laâbi s’est exilé en France, après un long 

emprisonnement au Maroc. Ainsi, l’écrivain maghrébin a toujours connu la 

contrainte d’un exil imposé par les vicissitudes de la politique et de 

l’histoire.  

        En effet, on pourrait multiplier les exemples : la littérature maghrébine 

de langue française, même profondément enracinée dans la terre natale, est 

une littérature de l’exil. C’est peut-être Malek Haddad, écrivain maghrébin 

exilé à Paris pendant les années  de guerre d’indépendance, qui a ressenti 

cette situation le plus douloureusement. Il exprime avec force dans ses 

textes poétiques et romanesques, L’Elève et la leçon (1960), Le quai aux 



52 
 

fleurs ne répond plus (1961), Ecoute et je t’appelle(1961), le sentiment 

d’abandon et d’impuissance de l’intellectuel séparé de sa communauté 

d’origine  

         Comme lui, Nabile Farès a fait du dépaysement la matière créatrice 

de toute son œuvre. Dans Un passager d’Occident (1971), il raconte d’une 

façon complexe et souvent chaotique, la quête d’une conscience qui 

cherche son identité, de lieu en lieu, dans l’écriture.  

        D’autres écrivains du Maghreb ont vécu cette transplantation avec 

plus de sérénité, à l’instar de Chraïbi qui a reconnu franchement le rôle 

bénéfique que l’exil a joué dans la création de leur œuvre littéraire : 

« aurais-je pu écrire, vraiment, si je n’avais pas eu la distanciation par 

rapport à mon monde d’origine que j’ai toujours porté comme un brasier 

[…] » (Réponse à une enquête du Magazine littéraire sur la littérature et 

l’exil).   

        Enfin, quoique l’exil soit à la fois source de réelles souffrances et 

matière de grandes œuvres, il faut souligner que le  rôle que joue cette 

séparation avec la terre natale et la langue maternelle dans la genèse du 

thème de la quête d’identité est fondamental dans la littérature maghrébine. 

Encore plus que jamais, l’écriture apparaîtra comme le seul moyen de se  

ressaisir et d’unifier un moi éclaté, divisé entre deux langues, deux 

cultures, deux espaces.   

        Un autre signe de l’importance du drame de l’identité dans la 

littérature maghrébine de langue française  est l’abondance des œuvres qui 

font de la quête d’un lieu, d’un nom, d’une parole authentique le fondement 

même de l’acte littéraire. Au côté de Farès, deux écrivains marocains sont 

les plus représentatifs de cette quête d’identité : Mohammed Khair-Eddine 

et Tahar Ben Jelloun.  



53 
 

        Jusqu’à sa mort en 1995, Mohammed Khair-Eddine a poursuivi 

l’élaboration de l’une des œuvres les plus importantes de la littérature 

maghrébine. A la fois poète, romancier et dramaturge, cette figure 

marocaine mêle tous les genres dans des textes souvent inclassables animés 

par un puissant souffle lyrique. Son premier texte, Agadir (1967), présente 

une sorte de drame polyphonique où viennent se confondre roman, poème 

et théâtre, et dont la juxtaposition donne l’impression à la fois d’un 

désordre et d’une énergie jaillissante, qui rappelle souvent le théâtre de 

Kateb.  

        Au côté de celle de Mohammed Khair-Eddine, l’œuvre du marocain 

Tahar Ben Jelloun n’a peut-être pas la même force, mais elle illustre d’une 

manière originale  cette  quête d’identité et du sens dans la littérature 

maghrébine. Dans son premier grand texte, Harrouda (1973), la figure 

légendaire de Harrouda, prostituée et sorcière, incarnation de la sexualité et 

du désordre, obsède l’imagination du narrateur et domine tout le roman. 

Deux villes sont évoquées : d’abord Fès, ville de l’enfance, traditionnelle et 

opaque ; et Tanger, la ville de l’adolescence, ambiguë, inquiétante et 

ouverte aux séductions de  modernité. Ainsi, de l’une à l’autre errent 

l’imagination et la mémoire.  

        Enfin, même lorsqu’ils ne sont pas explicitement autobiographiques, 

les textes de Ben Jelloun s’apparentent souvent à une entreprise de 

remémoration ou à une quête d’identité.  

        La recherche de l’identité ne se limite pas dans la littérature 

maghrébine contemporaine à l’individu. Il semble que les écrivains 

s’intéressent de plus en plus à la mémoire collective pour y chercher les 

racines d’une identité commune que l’aliénation causée par la colonisation 

aurait altérée ou fait disparaître. Il ne s’agit plus alors de considérer 

l’histoire comme le champ des luttes politiques ou nationalistes, qui ont 

marquées le dernier demi-siècle, mais de revenir à un passé beaucoup plus 



54 
 

ancien et précolonial. Il faut retourner au temps  mythique des origines afin 

de retrouver l’authenticité première sur laquelle, seulement, pourra se 

fonder l’identité véritable de la communauté, mais aussi restaurer une 

identité collective plus complète et plus vraie.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



55 
 

Chapitre V:La littérature féminine maghrébine de langue 

française 

 

La femme a toujours fait partie de littérature maghrébine de langue 

française. Sujet fascinant qui suscite un intérêt certain, la femme est 

souvent présente dans le texte maghrébin sous différentes formes : images, 

personnages, références…cependant, à un certain moment de l’histoire, elle 

ne va plus se contenter de la place ornementale ou du statut de muse. Elle 

voudra se dire  à son tour. Ce qui viendra un peu sur le tard dans le cas de 

la littérature féminine maghrébine de langue française.  

Les femmes n’écrivent pas beaucoup comparativement aux hommes. Et 

même quand elles écrivent, elles se cachent souvent sous un pseudonyme. 

Pudeur ? Raisons sociales contraignantes ? 

Il a fallu attendre 1947 pour voir paraître les romans de Taos Amrouche 

et de Djamila Debèche. 

C’est qu’on ne veut pas engager la famille ou le mari, pour diverses 

raisons. On préfère être discret. Le masque peut permettre de dire certaines 

vérités sans se dévoiler. 

Les sujets de ces romans sont de plus en plus diversifiés. Cependant 

nous pouvons remarquer une polarisation sur quelques thèmes principaux 

traitent de problèmes sociaux, en même temps d'ailleurs que politiques 

avant l'indépendance): D. Debèche, Leila jeune fille d'Algérie (1947) et 

Aziza (1955); A. Djebar, La Soif (1957), Les Impatients (1958), Les 

Enfants du nouveau monde (1962), Les Alouettes naïves (1967); Aïcha 

Lemsine, La Chrysalide (1976) ; D. Lachmet, Le Cow-Boy (1983). 

Les problèmes du couple tiennent une grande place chez bon nombre 

d’écrivaines, notamment  A. Djebar, M. Ben, A. Lemsine, F. Touati, H. 

Zinaï-Koudil ; qui se terminent immanquablement sur un échec. Les 



56 
 

amours sont contrariées et frustrées, étouffées par le communautaire. 

L'auteure paraît nourrir d'autres modèles que ceux de la société 

traditionnelle, d'où l'itinéraire des héroïnes aspirant à une libération mais se 

heurtant aux réalités contraignantes ou mutilantes même selon les romans. 

Parmi ces problèmes sociaux, ceux encore des jeunes Algériens et 

Algériennes vivant en France issus de parents immigrés autrefois. Ainsi, 

chez L. Sebbar, mais aussi chez F. Belghoul il est question de dérive, 

errance, recherche d'identité, métissage culturel ou ressourcement aux 

origines. Les héroïnes traversent d'une rive à l'autre ou demeurent dans la 

marginalité. 

Un autre domaine est abordé, rejoignant d'ailleurs l'autobiographie, 

celui de l'intimisme ou même de l'égocentrisme. Corps dévoilé au soleil, ou 

corps éclaté ; nous retrouvons cet éclatement dans La Grotte éclatée de Y. 

Mechakra. Cette présence et cette affirmation du corps féminin sont une 

forme d’existence et d’affirmation de soi dans le texte féminin.  

La première Marocaine publie, en 1982, le roman Aïcha la rebelle, c’est 

Halima Ben Haddou, suivie par trois autres, Badia Hadj Naceur, Leila 

Houari et Farida Elhany Mourad, et en l987 une nouvelle auteure, Nafissa 

Sbaï publiant au Maroc L'Enfant endormi. Quatre auteures avec quatre 

romans de 1982 à 1986. 

Le roman de Halima Ben Haddou a donné lieu à une grande publicité 

dans Jeune Afrique qui a édité le livre, surtout que l'auteure est une jeune 

Marocaine paralysée par la polio depuis l'âge de neuf ans. Dans Jeune 

Afrique, on pouvait lire que ce roman était « considéré au Maroc comme le 

best-seller actuel de la littérature marocaine française ». Il s'agit d'une 

histoire d'amour dans le Rif marocain au moment de l'occupation 

espagnole. Aïcha lutte pour les siens, mais elle est rejetée par ceux-ci parce 

que le propriétaire espagnol, employeur de ses parents, l'a adoptée. 

L'auteure a mêlé l'imaginaire à l'histoire vécue. Elle déclarait même : 



57 
 

"Aïcha c'est l'héroïne, mais la rebelle c'est moi ». Retenons le symbole 

d'une volonté d'être et de s'affirmer. 

Le roman de Badia Hadj Naceur, Le Voile mis à nu (Paris, Arcantère, 

1985) est autrement plus audacieux, peut-être parce que l'auteure est 

psychothérapeute. Yasmina, d'une grande famille de Tanger, tombe 

amoureuse d'un Français. La voilà donc, hors des normes de la société et de 

la religion. L'amant meurt dans un accident d'avion et Yasmina part pour la 

France où elle fait la connaissance d'un Algérien. En réalité, elle mène une 

vie d'errance sexuelle, passant dans les bras de partenaires successifs, 

hommes et même femmes. Elle devient "une poule de luxe", extrait du 

roman, et ne dédaigne pas non plus les alcools. Le roman ne décrit pas 

l'évolution d'une société, mais de quelques cas à travers Yasmina, qui est 

un cas d'émancipation exagérée. Dans cette aventure, beaucoup d'illusions, 

de faux semblants et de mystification. Peut-être à travers cette errance de 

Yasmina faut-il découvrir la recherche d'une identité face à une image de 

soi éclatée, à la dérive. L'écriture est très morcelée au début, puis les 

phrases s'étirent de plus en plus. Ce roman est pour l'instant le plus "osé", 

comme on dit, des romans féminins maghrébins.  

L'auteure de Leïla Houari Zeida de nulle part raconte son itinéraire bien 

qu'elle se refuse à dire Je. Leïla, l'héroïne, quitte Fès pour Bruxelles avec sa 

famille. Intégration difficile, contradictions, conflits, révoltes contre les 

tabous, d'où le retour au pays natal pour retrouver les racines et le bonheur 

de vivre. Mais là aussi, elle est heurtée. Elle revient, donc, à la maison avec 

de la menthe fraîche et des fleurs d'oranger. 

L’écriture dévoile surtout quand l’auteure dit « je » et s’expose ainsi à 

nu. D’où l’emploi par certaines femmes du pseudonyme pour dissimuler, 

porter le masque et ne pas gêner.  

 

 



58 
 

a) Emergence d'une parole authentiquement féminine 

 La thématique du silence occupe une place importante dans la 

littérature maghrébine de langue française l’image d’une société où la 

femme se doit de garder le silence. 

La thématique du silence occupe une place importante dans la littérature 

féminine algérienne reconstituant l’image d’une société où la femme se 

doit de garder le silence, devant cette interdiction séculaire de prendre la 

parole, certaines écrivaines ont bravé l’interdit en osant briser la chaîne du 

silence et aller au delà de cette aphasie en criant les douleurs, les cassures 

ensevelies au creux de leurs corps depuis des générations.  

Pour Annette De La Motte, le silence est  « espace d’écoute, terrain de 

résonance, ce silence anéantit la parole et la fait renaître ». 

En empruntant des stratégies bien à elles, les femmes ont tenté de faire 

ce qu’elles n’avaient pas le droit de proférer, ne pouvant exprimer une 

parole individuelle en utilisant le « je », les écrivaines algériennes ont tenté 

de détourner ce silence ancestral en se dévoilant dans un premier temps par 

le biais de l’autobiographie collective ou plurielle où le « je » se cache 

derrière la communauté de femmes qu’elles représentent, le cas par 

exemple d’Assia Djebar qui a publié son 1er roman La soif et qui s’attira la 

foudre des nationalistes qui lui reprochaient son manque de prise de 

position politique, ce livre traite de la relation des couples dans un milieu 

d’assimilés. 

Son œuvre demeure la voix des femmes auxquelles elle donne un statut 

de sujet déroulant leur vécu, leur difficulté d’être, et laissant sourdre une 

révolte toujours vivante, fille, mère et grand-mère, battantes ou gardiennes 

de la tradition, cloîtrées ou libres, soumises ou rebelles, toutes portent des 

blessures indicibles, et gardent en mémoire le geste libérateur par lequel, 

chacune à sa manière, a tenté un jour de briser la tradition opérant la 

rupture, l’auteur remonte le cours de son passé à travers l’autobiographie 



59 
 

où se mêlent souvenirs personnels et histoires de la famille sur plusieurs 

générations, l’exploration du passé comme la construction de la mémoire 

individuelle ou collective, passe par la langue celle de l’autre, les relations 

complexes entre langue et écriture jalonnent l’œuvre d’Assia Djebar. 

En donnant la parole à trois générations de femmes dans femmes 

d’Alger dans leur appartement, l’écrivaine restitue leur passé douloureux, 

seul moyen d’appropriation de leurs vies, ces personnages qui ont vécu 

avant et après l’indépendance partagent la même souffrance celle d’avoir 

donné  leur premier né à la mère ou la belle mère. Dans son récit, Fatima 

s’est séparée de son fils dès le troisième jour de sa naissance pour le confier 

à sa mère Arbia, il lui revient adolescent, à son tour Fatima élève sa petite 

fille le temps de permettre à sa bru Anissa de finir ses études, quand cette 

dernière décide de reprendre l’enfant, son mari s’y oppose, prise de peur 

devant un destin qui se répète, elle s’enfuit avec sa fille à l’étranger où 

réside sa mère brisant la chaîne de la fatalité.  

Cette perte de l’enfant qui représente une partie d’elle-même fonctionne 

comme un dépouillement de la vie des femmes et des blessures enfouies 

dans leur passé qu’elles tentent d’exorciser en reproduisant ce qu’elles ont 

vécu : Arbia mariée à 13ans, sans le consentement de sa famille est 

longtemps reniée, sa fille Fatima brillante élève promise à un bel avenir 

connaît le même sort, son père la marie à 14ans à l’un de ses amis de 

crainte que l’instruction lui donne des idées, Anissa rend le cours des 

événements par la fuite à l’étranger, les traumatismes vécus dans le silence 

marquent à jamais les femmes dans leurs corps comme dans leurs 

mémoires, elles se libèrent de leur passé en racontant la trame de leur 

souffrance, la réalité dénudée et transmise participe à la prise de conscience 

et accélère l’histoire, Anissa par le vécu de sa belle mère refuse une 

situation qui se répète et décide de rompre le lien en quittant son pays. 



60 
 

Après la parole, l’écrit va servir de moyen de transgression de l’interdit 

pour la génération qui est allée à l’école, Maïssa Bey déclare : « J’écris 

pour éviter les hurlements ». Elle n’avait d’autre choix que celui de 

sortir du silence pour manifester sa présence ou leur présence dans une 

société qui feint de les voir et par la même s’affirmer en tant que 

présence parlante et non plus comme fantôme muet. Dans son roman 

L’amour, la fantaisia, les lettres circulent bravant :  

Dès le premier jour où une fillette sort pour apprendre 

l’alphabet, les voisins prennent leur regard matois de ceux 

qui s’apitoient dix ou quinze ans à l’avance : sur le père 

audacieux, le frère inconséquent, le malheur fondra 

immanquablement sur eux, toute vierge savante saura 

écrire écrira à coup sûr la lettre, viendra l’heure pour elle 

où l’amour qui s’écrit est plus dangereux que l’amour 

séquestré. 

La narratrice découvre e secret de trois jeunes filles cloîtrées. Elles écrivent 

des lettres d’amour à des hommes du monde entier et en reçoivent en 

quantité, au nez de leur famille grâce à un magazine féminin auquel elles 

sont abonnées qui propose des patrons de couture, bravant tous les interdits, 

et luttant contre l’autorité et la tradition pour s’ouvrir au rêve et à l’amour. 

 

b)Le rapport spécifique à l’écriture 

Nous l’avons vu précédemment que la femme, au delà du fait de dire, il 

est question aussi de se dire. Traduire ses pensées, exprimer ses sentiments 

ou ressentiment par rapport à une question donnée – même s’agissant d’une 

question qui à priori n’a rien avoir avec soi, s’exprimer sur une question, 

c’est dévoiler un peu de soi – un rapport spécifique à l’écriture. La femme 

qui a vécu toute sa vie dans un royaume psychique lui défendant de clamer 

haut et fort ce qu’elle pense – ce qui était et est un droit dés la naissance 

pour un homme – détient en sa possession le POUVOIR de le faire, elle 



61 
 

n’hésitera que dans un premier temps. A la sortie de Cendres à l'aube en 

1975 de Jalila Hafsia en Tunisie des journalistes ont parlé 

d'"exhibitionnisme". Le fait de raconter sa vie, de l'exposer, même à travers 

la fiction, serait de l'exhibitionnisme. La femme, devant être protégée des 

regards extérieurs, devient dans cette exhibition une fitna (une épreuve 

troublante pour l'homme). L'écriture dévoile donc, surtout mais même sans, 

que l'auteure dise Je et s'expose ainsi nu. 

 La femme, selon une certaine manière de voir, devrait rester à sa place, 

ne pas exposer son intimité au grand public. Sa confession, dans 

l'autobiographie romanesque particulièrement, est difficilement tolérable 

pour certains, car il s'agit de démesure. Il en va de même quand la femme 

investit l'espace masculin dans le travail salarié (bureau, usine, etc.), 

comme l'a montré Fatima Mernissi. C'est pour les hommes le monde 

renversé où l'homme n'est plus tranquille. L'écriture fait partie de ces 

espaces que l'homme se réservait. 

 D'où, donc, l'emploi par certaines femmes du pseudonyme pour 

dissimuler, porter le masque et ne pas gêner. Autrefois, il n'était pas 

davantage question de se laisser photographier. 

Le rapport à l'écriture constitue donc une certaine aventure que les 

jeunes intellectuelles vont se permettre de vivre. Les tabous traditionnels 

s'écroulent. Les jeunes filles faisant leur entrée en masse dans les écoles, 

les lycées et l'Université, ont trop à dire pour demeurer silencieuses. Dans  

Ordalie des voix, écrit Aïcha Lemsine, c’est effectivement, non pas Ordalie 

par le feu mais épreuve à subir en public. La femme écrivaine est jugée 

lorsque sa voix est entendue dans l'écriture. Des journalistes parlaient 

d'exhibitionnisme, mais d'autres parlent de "courage". Prendre la plume, 

c'est effectivement, dans ce contexte, s'affirmer comme personne adulte, 

sans le secours d'un intermédiaire masculin.  



62 
 

L'apparition des femmes-écrivaines dans la littérature est donc un 

enrichissement, un rééquilibrage nécessaire car ce que les femmes ont à 

dire, les hommes ne peuvent le dire à leur place et ne sauraient le dire, en 

tout cas, de la même manière. La possibilité pour les femmes de s'exprimer 

ainsi et le courage de certaines en le faisant ne peuvent donc qu'être salués 

comme une évolution sociale importante dans les changements au 

Maghreb. 

A l’instar de Djebar, Latifa Ben Mansour a choisi de recréer cet espace 

féminin à travers des textes littéraires dominés par les voix narratives 

féminines. Parler par la voix de ces femmes, c’est leurs permettre de se 

dire, de briser la chaine du silence, de vivre tout simplement. L’auteure 

veut faire entendre ce silence, le rendre parlant en écrivant ces paroles 

interdites sur le papier. 

Ainsi, le premier roman de Ben Mansour Le chant du lys et du basilic, 

1990, est un premier pas vers cette libération de la parole, d’où le choix 

d’un personnage féminin qui se retrouve condamner au silence suite à un 

coma. En se réveillant, Meriem s’aperçoit de son incapacité à faire sortir 

les mots de la « cloison » de ses lèvres. Une panique et un grand désarroi la 

saisissent. Que faire ? rassembler ses ultimes forces pour recouvrer cette 

liberté dont elle n’a jamais jouît ? 

Elle va lutter dans sa chambre d’hôpital contre cette mort silencieuse, 

contre ce mutisme séculaire.  

Dans Mes hommes de Malika Mokeddem, le « je » triomphe par toutes 

les sensations du destin d’une femme vivant dans le désert algérien. Dés 

son jeune âge, le personnage observe le comportement des hommes au sein 

de leurs familles, les mères qui forment leurs fils en hommes de demain, 

cruel et injuste !  

 

  



63 
 

Quand aux filles, elles les forment à la soumission : 

Il faut que tu aies honte. Tu dois avoir honte. Ne lève pas 

tes yeux sur les garçons. Sur les hommes. Baisse la tête. 

Dans la rue surtout. Ne te détourne pas. Si je te parle de 

honte, c’est que tu manques de pudeur… 

 

Et la fille doit incontestablement s’incliner, cédant devant une société 

oppressante.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 
 

Chapitre VI : La littérature maghrébine de langue française 

de la décennie noire 

 

a)Un référentiel : le contexte sociopolitique ou le potentiel 

d’énergie       
“ Il est des dates qui, dans le devenir des pays, ont marqué 

profondément la vie politique et sociale, culturelle et artistique des 

générations qui ont suivi ” écrivent Najib Redouane et Yamina Mokaddem  

dans la présentation de leur ouvrage, Algérie, 1989.7 

Dans un premier temps, l’idée n’est pas de revenir sur ce qui s’est 

passé en Algérie autour des années quatre-vingt-dix, mais de contextualiser 

cette spécificité graphique durant cette période. Néanmoins, en Algérie, 

l’année 1989 instaure une double rupture : “ rupture tragique ” dans 

l’évolution sociale et politique du pays d’abord - sans revenir pour l’instant 

sur tous les événements qui ont marqué l’Algérie depuis les émeutes 

populaires de 1988, nous rappelons simplement que septembre 1989 est la 

date de légalisation du Front Islamique du Salut par le pouvoir d’Alger - 

mais également, et c’est ce qui nous intéresse en premier lieu,  “ rupture 

féconde ”, sur le plan littéraire, des formes d’écriture, d’analyse et 

d’expression. Dans la violence et la tragédie les écrivains algériens font 

entendre, souvent au péril de leur vie, une parole littéraire, que l’horreur 

quotidienne rend inexorablement différente de la précédente. Ce sont ces 

modifications d’écriture que nous nous attacherons dans cette première 

partie à décrire, car elles témoignent d’un renouveau du paysage littéraire 

algérien. Les années quatre-vingt-dix sont, en Algérie, celles d’une guerre 

civile d’autant plus cruelle qu’elle n’épargne aucune catégorie de la société. 

Les auteurs et les journalistes n’échappent pas à la barbarie, qui souvent et 

dès les débuts de la guerre les prend pour cible. Tahar Djaout, une des 
                                                            

7Algérie, 1989,pp. 11-12. 



65 
 

premières victimes des violences islamistes. Poète, romancier et 

chroniqueur, il fut tué de deux balles dans la tête devant son domicile.  

C’est à cause de cette violence quotidienne vécue, de près ou de loin –  

au pays ou en exil –, que la littérature algérienne,  semble plus prolifique 

que jamais. Témoignant de cette vivacité, Beïda Chikhi écrit dans un 

ouvrage récent8 :  

les textes s’accumulent sous des formes décapantes. Les 

éditeurs s’activent, diffusent, les revues culturelles 

prolifèrent, les mouvements associatifs se multiplient, font 

acte et prennent acte par l’écriture, les débats publics 

s’animent, questionnent, interprètent, polémiquent, se 

transcrivent.    

La production littéraire des années quatre-vingt-dix ne s’arrête pas, 

au contraire, elle se renouvelle. Aux côtés d’auteurs déjà connus et 

reconnus, tels que Rachid Boudjedra, Assia Djebar ou Mohammed Dib – 

pour ne citer que ceux-ci – apparaissent, en nombre, des écrivains pour qui 

les années quatre-vingt-dix consacrent la première publication. A cette 

multiplication des auteurs s’ajoute naturellement une multiplication des 

textes et des genres, qui participe au renouveau des genres et des formes de 

la  littérature algérienne. 

Pour Charles Bonn “ la parole littéraire, grâce peut-être à son aspect 

dérisoire, est probablement le seul lieu où l’innommable risque d’entrevoir 

un sens, qui permettra de vivre malgré tout. ”9. Il est vrai que c’est, en 

partie, cette exigence de parole face à l’horreur quotidienne qui permet 

d’expliquer la multiplication des textes cette dernière décennie.   

        
                                                            

8Chikhi, Beïda, littérature algérienne, désir d’histoire et esthétique, Paris, L’Harmattan, 1997 p. 
221 
9“ paysage littéraire algérien des années 90 et post-modernisme littéraire maghrébin ” in 
Paysages littéraires algériens des années 90 : témoigner d’une tragédie ?, ouvrage collectif sous 
la direction de Charles Bonn et Farida Boualit, Paris, L’Harmattan, 1999, p.7. 



66 
 

b)"La graphie de l'horreur"  ou  le palimpseste du sang 
 

L’incidence des événements qui ensanglantent l’Algérie depuis le 

début des années quatre-vingt-dix est certainement un déterminant majeur 

de la multiplication des genres et des textes dans le paysage littéraire 

algérien. L’urgence du moment appelle à l’écriture. C’est cet ensemble qui 

a contribué à ce que la littérature algérienne prenne un nouvel essor. La 

réalité tragique n’a pas amorti la production littéraire algérienne mais a, au 

contraire, généré une parole multiple.  

Face à cette actualité, les témoignages se sont multipliés. En parallèle 

à ces témoignages, d’autres œuvres féminines s’affirment. Des romans 

féminins, parfois à forte dimension autobiographique, sont publiés, tels 

ceux de Malika Mokaddem, Latifa Ben Mansour ou encore les  nouvelles 

de Maïssa Bey et son roman, Au commencement était la mer. Depuis que 

l’Algérie est devenu cet espace sanglant, les femmes sont souvent les 

tragique victimes c’est pourquoi, elles semblent prendre la parole plus que 

les hommes. 

M. Dib dans son roman Si diable veut, 1998, démontre ce 

palimpseste du sang, cette construction de l’horreur. Il a choisi le 

symbolisme à travers la sauvagerie canine qui prend d’assaut le village de 

Tadart le jour de l’Aïd. Ecrit dans un style onirique, les mots, les images et 

l’horreur remplissent les paroles. 

Y. Khadra dans ses textes A quoi rêvent les loups et Les agneaux du 

Seigneur  se consacre à la monté de l’intégrisme et les massacres. Avec un 

regard lucide et une description avec d’une imagerie observable, l’auteur 

décrit dans l’un avec minutie le portrait psychologique d’un terroriste, dans 

l’autre, la genèse idéologique d’un parti politique au cœur du radicalisme. 

Toujours dans cette optique de témoigner de cet événementiel terrifiant et 

sanglant.    



67 
 

Il apparaît, au regard de ce bref panorama de la littérature algérienne 

des années quatre-vingt-dix, que les événements tragiques qui secouent 

l’Algérie depuis le début de cette décennie, ont bien provoqué une rupture 

féconde, sur le plan littéraire, des formes d’écriture. La scène littéraire 

algérienne de cette dernière décennie semble, en effet, s’inscrire dans un 

contexte de renouvellement. 

La littérature algérienne des années quatre-vingt-dix semble en effet 

privilégier la dimension critique et une forme de prise en charge du réel à 

l’élaboration littéraire. Il ne faudrait pourtant pas conclure trop rapidement 

à un abandon de toute préoccupation littéraire chez les écrivains algériens 

des années quatre-vingt-dix. L’effacement des marques de littérarité peut 

être considéré comme un nouvel exercice de style qui témoigne de 

l’envahissement du littéraire par le réel. La question de la littérarité des 

textes algériens des années quatre-vingt-dix est plus que justifiée. 

Il s’agit d’un lien indissociable qui unit l’actualité et la fiction. 

      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68 
 

Chapitre VII : La littérature maghrébine de langue française 

contemporaine  

  

a) Spécificités et éclatement des genres et des codes  
 

Il faut pour comprendre la signification de la littérature algérienne 

actuelle, non seulement la rapprocher de l’actualité du pays, mais aussi de 

l’évolution littéraire de l’ensemble de la littérature maghrébine. En effet, le 

foisonnement des textes publiés s’explique par une urgence de la parole 

face à un quotidien tumultueux, se comprend également à travers la courte 

mais riche histoire de la littérature algérienne d’expression française. 

Difficile, en effet, de parler d’un renouvellement du paysage littéraire 

algérien sans évoquer au préalable les conditions dans lesquelles la 

littérature algérienne de langue française s’est constituée et a évolué. La 

littérature algérienne a connu un vaste mouvement de transformation 

interne dans ses procédés et ses thèmes narratifs et de transformation 

externe : éclatement spatial par l’exil des lieux.  

Impossible d’évoquer une rupture sur le plan littéraire des formes 

d’écritures et d’expression sans évoquer comme référent les formes 

d’écriture qui ont précédé dans le paysage littéraire algérien. 

“ L’époque n’est plus de ce qu’on a pu appeler la “ génération 

terrible ” ” écrit Charles Bonn  décrivant le paysage littéraire algérien des 

années quatre-vingt-dix. Il nous appartient, afin de mieux faire ressortir les 

modifications d’écriture que nous nous attachons à décrire dans ce chapitre, 

de présenter cette génération des “ enfants terribles ” qui a occupé le 

paysage littéraire algérien. 

 Les années quatre-vingt déjà, et surtout les années quatre-vingt-

dix marquent la fin d’une dynamique collective des grands écrivains 

maghrébins au profit d’un morcellement littéraire. 



69 
 

 Cet émiettement du paysage littéraire algérien se traduit par une 

multiplication des auteurs et des textes (que nous avons mise en évidence 

dans un point précédent), en même temps que par une dissémination des 

écrivains dans des maisons d’édition de plus en plus variées. En France 

nous pouvons noter par exemple l’entrée en force de la littérature 

algérienne chez des éditeurs comme Actes Sud, Stock, ou Gallimard.  

 Enfin cette esthétique de la dissémination ou du morcellement se 

traduit par une disparition de la frontière entre les genres mais plutôt dans 

le sens où la réalité rejoint et contamine le littéraire, introduisant de 

nouveaux développements de la littérature algérienne. On assiste, en effet, 

à un retour du référent. 

 Il est difficile de séparer le contexte politique de l’actualité 

littéraire algérienne, l’horreur quotidienne développant nécessairement, 

nous l’avons déjà dit précédemment, une écriture différente. C’est ainsi 

que, dans les années quatre-vingt- dix, on assiste à une emprise beaucoup 

plus immédiate du réel sur le fait littéraire.  

 Les années quatre-vingt-dix marquent, en effet, le retour à une écriture 

beaucoup plus directement narrative en même temps qu’elles témoignent 

du lien indéfectible, dans la littérature algérienne contemporaine, entre 

écriture et actualité. 

 Cette tendance va en s’accentuant dans les années quatre-vingt-dix : le 

réel, qui devient  de plus en plus insistant, prend le pas sur la subversion 

formelle. 

 Pour Jacques Noiray “ les acquis des années antérieures ne sont pas 

oubliés et l’influence de grands créateurs comme Kateb Yacine, 

Mohammed Dib, Rachid Boudjedra reste sensible. ”  

 



70 
 

b)Vers une interculturalité 
 

L’Algérie a subi –subit- des changements sociaux, économiques, 

politiques,… très importants. Les textes n’échappent pas à ces événements 

qui touchent le pays. Les textes racontent l’Algérie et ses maux ainsi que 

les différentes mutations qu’a connues la société avec la transposition de la 

réalité. 

Les textes intègrent un brassage civilisationnel, linguistique et culturel 

mais générique aussi puisque l’auteure y fusionne une variété de genres 

littéraires. La fiction s’amalgame à la réalité jusqu’à la transgression 

générique. Elle vient s’immiscer dans la réalité et fusionne avec elle. 

L’auteure transgresse tout ce qui est norme, permettant ainsi des 

hybridations genrologiques. Il s’agit de l’hybridation littéraire que Yves 

Stalloni qualifie de : « fusion et confusion des genres ». Mêler les genres, 

démultiplier le « je ». C’est choisir de se dire sans se soumettre aux règles 

d’un genre défini. 

L’écriture est un refuge, une lutte contre l’enfermement. Les frontières 

littéraires n’étant plus que perméables, elles sont entièrement éclatées. Une 

écriture de forme hybride en découle. 

Les auteurs font éclater les frontières temporelles et particulièrement les 

frontières spatiales à la recherche de l’identité, de la mémoire, des origines, 

du moi,… Le récit est voulu « atemporel » et quasiment « a-spatial » et 

symbolise le non aboutissement de la quête. 

Par l’éclatement spatial que l’auteur exprime dans son œuvre littéraire, 

il ne brise pas que les frontières géographiques, mais aspire à briser toutes 

les limites. Il marque une rupture par la transgression des frontières 

génériques remettant ainsi en question l’écriture romanesque. L’éclatement 

spatial est au service d’un éclatement identitaire afin d’atteindre 

l’universalité. 



71 
 

Les espaces sans frontières sont ouverts, choisis parce qu’ils facilitent 

l’exil et permettent d’errer en toute liberté, franchissant toutes les barrières. 

L’auteur franchit, ouvertement, toutes les frontières.  

En inscrivant le récit dans un espace plus vaste, il élargit 

considérablement le regard, l’identité, la condition faite à la femme, les 

racines, la langue, …  le texte qui se présente comme le récit d’une 

aventure nouvelle : l’écriture. 

L’écriture, traversée par l’éclatement, l’interculturalité, le métissage, 

traduit une quête quasi-perpétuelle d’une identité universelle. 

Certains auteurs provoquent la rencontre entre deux cultures créant le 

 biculturel, mais aussi l'interculturel. Un dialogue interculturel, direct et/ou 

indirect, est établi permettant ainsi le développement de contacts culturels 

et de liens sociaux. C’est la quête de l’universalité à travers une 

appartenance plurielle. 

Les personnages servent le brassage identitaire, culturel et linguistique. 

Ce brassage, cette fusion, cette cohésion, cette osmose sont aussi source de 

désarroi, de confrontation, de dialogue. L’œuvre littéraire représente un 

espace interculturel où s’entrecroisent les cultures.  

Dans un cadre spatio-temporel quasi-ouvert, les personnages errent dans 

un espace transculturel. Ils nomadisent d’un lieu à un autre car ils ne 

supportent pas et n’acceptent  pas l’enfermement. L’errance et le métissage 

marquent fortement l’écriture qui puise dans différents modes d’écriture et 

amalgame leurs composantes narratives ; mélange de conte, de mémoire, 

de récit de vie, de roman,… 

Les textes se fondent sur cette diversité et cette multiplicité. Ils sont le 

fief de la rencontre d’éléments culturels et scripturaires multiples venus 

d’horizons divers qui vont s’imbriquer et se confondre.  



72 
 

 Entre mémoire et rupture, entre réalité et fiction, les temps et les 

espaces se confondent jusqu’à l’éclatement : une bâtarde de plusieurs 

terres, un large éventail d’écriture. 

L’oubli pourrait être salvateur, il provoque la rencontre d’éléments 

culturels multiples imbriqués. A travers l’errance, on prône la diversité 

culturelle et pour tendre vers l’universalité en atteignant l’ailleurs. 

La topographie, donc, est une production culturelle multiple et une 

ontologie particulière de l’humanité. Transcender toutes les barrières 

géographiques, politiques et culturelles dans une vision interculturelle 

assure dialogue, échange et partage. La mer est, par exemple, perçue 

comme espace de liberté et d’errance, centre de nombreux brassages et de 

nombreuses fractures. Un espace de  production culturelle multiple.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



73 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Conclusion générale 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



74 
 

Conclusion générale 

 Une peinture du réel algérien. La littérature maghrébine de 

langue française s’est voulue comme tel. Une première peinture vers les 

années vingt, ensuite nous l’avons vu tout au long de cette étude. 

 Nous nous sommes attaché à souligner qu’il y avait chez les 

écrivains des années quatre-vingt-dix une volonté de témoigner du réel 

algérien : “ nous ne pouvons faire l’impasse en tant qu’écrivains algériens 

sur ce qui se passe chez nous ”10 écrit par exemple Abdelkader Djemaï en 

1996. Comme souvent dans les contextes de crise, les genres mineurs ou 

marginalisés suppléent à d’autres formes d’expression que la violence et la 

terreur ont rendues aphones ou obsolètes. En ce sens, le roman noir nous 

semble jouer un rôle important dans le paysage littéraire des années quatre-

vingt-dix. Il apparaît, en effet, comme un moyen pour les romanciers de 

rendre compte, d’une façon immédiate et critique, de la situation politique 

et sociale de l’Algérie d’après 1989.  

 Les romans noirs nous “ montrent, dans leurs fictions violentes, 

un univers “ connu ” qui est celui de notre vie quotidienne mais aussi celui 

dont les médias s’épuisent à nous présenter des aspects disparates ou à nous 

proposer des analyses de circonstance. ”11 écrit Jean Pons. Ceux de notre 

corpus sont profondément ancrés en terre algérienne et offrent aux lecteurs 

une peinture de la ville algérienne qui n’évacue ni la violence, ni la peur. 

 Dans le roman policier, la ville n’est pas un simple référent 

garantissant un effet de réel. La définition qu’en donne Chesterton en 1901 

(“ le roman policier est l’Iliade de la grande ville ”) affirme le lien entre le 

genre policier et le développement de l’urbanisation [….] Dans le roman 

noir, l’observation clinique du centre de la ville, point de jonction du 

                                                            
10 In  revue Algérie Littérature/ Action, n° 3‐4, septembre‐octobre 1996. 
11 Ibid., p. 9. 



75 
 

plaisir, de l’argent et du crime, conduit à une représentation mythique 

négative de l’espace urbain. 

 Nous avons déjà souligné l’enracinement des romans noirs de notre 

corpus en terre algérienne ; nous voudrions ici nous concentrer sur les 

images et les descriptions que les auteurs offrent de la ville, car elles nous 

paraissent, d’une part, rendre compte de l’aggravation du climat en Algérie 

et être, d’autre part, étroitement liées à la critique du système et de la vie 

sociale de ce pays. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



76 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bibliographie générale 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



77 
 

• Achour Christiane et Azza-Bekkat Amina, Clefs pour la lecture des 

récits, Convergences critiques II, Ed. Du Tell, Blida, 2002 

• Achour Christiane, Histoire littéraire et anthologie : Anthologie de la 

littérature algérienne de Langue française, Paris, ENAP- Bordas, 1990.  

• Agar-Mendousse Trudy, Violence et créativité de l’écriture algérienne 

au féminin, L’Harmattan, 2006.  

• Beneton Philippe, Histoire de mots : culture et civilisation, ed. Les 

Presses de Sciences po, 1975. 

• Benoit Eric, Écrire le cri. Le Livre des questions d’Edmond Jabès, P.U 

de Bordeaux, 2000. 

• Berthelot Francis, Parole et dialogue dans le roman, du discours 

intérieur au dialogue, Paris, Nathan, 2001  

• Bouguerra Mohamed Ridha et Bouguerra Sabiha, Histoire de la 

littérature du Maghreb : Littérature francophone,Paris,  Ellipses, 

 coll. « Littératures », 2010, 255 p. 

• Bouhdiba Abdelwahab, L’imaginaire maghrébin, Tunis, Cérès, 1994.  

• Bourdieu Pierre, Langage et pouvoir symbolique, Paris, Fayard, 2001.  

• Bourdieu Pierre, Les règles de l’art, Seuil, 1992.  

• Compagnon Antoine, La seconde main ou le travail de la citation, 

Paris, Seuil, 1979.  

• Coordination internationale des chercheurs sur les littératures 

maghrébines, Charles Bonn (dir.), Naget Khadda (dir.) et Abdallah 

Mdarhri-Alaoui (dir.), La Littérature maghrébine de langue française, 

Vanves, Édicef, coll. « Histoire littéraire de la francophonie », 1996, 

271 p.  

• De La Motte Annette, Au-delà du mot, une « écriture du silence » dans 

la littérature française du XXème siècle, LIT : ARS Rhétotica, 2004. 



78 
 

• Déjeux Jean, Femmes d’Algérie, légendes, traditions, Histoire, 

littérature, Ed. La boite à documents, Paris, 1987. 

• Déjeux Jean, La littérature féminine de langue française au Maghreb, 

Ed. Karthala, Paris, Déjeux Jean, Le sentiment religieux dans la 

littérature maghrébine de langue française, L’Harmattan, 1986.  

•  Déjeux Jean, Littérature maghrébine de langue française : Introduction 

générale et Auteurs, Ottawa, Naaman, coll. « Littératures », 1973, 493 p  

• Ducrot Oswald, Le dire et le dit, Paris, Minuit, 1984.  

• Durand Gilbert, Les structures anthropologiques de l’imaginaire, intro- 

duction à l'archétypologie générale, PUF, 1963 

• Genette Gérard, Discours du récit, Seuil, 2007 [1972]. 

• Goldenstein Jean-Pierre, Pour lire le roman, Paris, Duculot, 1985  

• Hamid Hocine, « Mythe et mystification dans la littérature maghrébine 

d’expression française », Recherches et Travaux, Éditions littéraires et 

linguistiques de l'université de Grenoble, no 81 « Pouvoirs du mythe 

dans les littératures francophones du Maghreb et du 

Machrek »,   2012, p. 137-152  

•  Khadda Nadjet, Représentation de la féminité dans le roman algérien 

de la langue française, O.P.U., Alger, 1991. 

• Khatibi Abdelkebir, La mémoire Tatouée, Paris, Denoël, 1971.  

                        - Du Bilinguisme, Paris, Denoël, 1985 

                          - Le corps oriental, Ed. Hazan, 2002. 

• Kerbrat-Orecchioni Catherine, L’Implicite, Paris, Armand Colin, 1986  

• Georges Lukacs, La théorie du roman, Paris, Denoël, 1968.  

• Macherey Pierre, Pour une théorie de la production littéraire, Paris, 

Maspero, 1966 



79 
 

• Maingueneau Dominique, Linguistique pour le texte littéraire, Armand 

Colin, 2007 [1986].  

• Reuter Yves, Introduction à l’analyse du texte, Paris, Bordas, 1991  

• Ricouart Jeanine, Écriture féminine et violence, Summa Publications, 

1991. 

• Rocca Anna, Assia Djebar, Le corps invisible, Voir sans être vue, 

L’Harmattan, 2005.  

• Van Den Heuvel Pierre, Parole, Mot, Silence : Pour une poétique de 

l’énonciation, Paris, José Corti, 1985 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



80 
 

Table des matières 

Préambule …………………………………..………………………….02 

Introduction générale ………………………………………………….05 

Chapitre 1: Une littérature (avant une) autre……………………………09 
 

a) Autour du roman exotique : Les  écrivains français voyageurs ….09 
b) Les grandes écoles littéraires de l'époque: ……………………….10 

1. L'école algérianiste …………………………………………….10 
2. L'école d'Alger………………………………………………….11 

 
Chapitre 2: La littérature algérienne de langue française de l’entre-deux-                     
guerres …………………………………………………………………..16 
 

a) Naissances de cette littérature……………………………………..16 
b) Les auteurs et les œuvres………………………………………….18 

1. Ben Chérif……………………………………………………...18 
2. Khodja Chukri …………………………………………………19 
3. Ould Cheikh……………………………………………………20 
4. Hadj Hamou……………………………………………………23 
5. El Hammamy Ali……………………………………………….24 
 

Chapitre 3: Ancrage de la littérature maghrébine de langue française 
autour des années 50…………..............................................................26 
 
      a) Avant 1954………………………………………………………..30 
      b) Après 1954………………………………………………………..35 
      c) Après 1962………………………………………………………..43 
 
Chapitre 4:La littérature maghrébine de langue française face à l’Autre..48 
 
     a) La quête identitaire ou un moi recherché…………………………..49 
     b) Le bilinguisme ou le génie en ferveur……………………………...50 
     c) L'exil, l'errance ou le voyage intérieur……………………………..51  
 
Chapitre 5:La littérature maghrébine féminine de langue française……55 
 
     a) Emergence d'une parole authentiquement féminine………………58 
     b) Le rapport spécifique à l'écriture………………………………….60 
 
 



81 
 

Chapitre 6: La littérature maghrébine de langue française de la décennie 
noire……………………………………………………………………..64 
 

a)Un référentiel : le contexte sociopolitique ou le potentiel d’énergie      
……………………………………………………………………….64 

     b)"La graphie de l'horreur"  ou le palimpseste du sang………………66 
 
 
Chapitre 7:La littérature maghrébine de langue française 
contemporaine……………………………………………………………68 
  
     a) Spécificités et éclatement des genres et des codes…………………68  
     b) Vers une interculturalité……………………………………………70 
 
 

Conclusion générale……………………………………………………73 

Bibliographie générale…………………………………………………76 


